
 1 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
“Il viscomte dimezzato” 

  
‘’Le vicomte pourfendu’’ 

 
(1952) 

 
roman d’Italo CALVINO 

 
(123 pages) 

 

pour lequel on trouve un résumé 
 
puis successivement l’examen de : 
 
l’intérêt de l’action (page 4), 
 
l’intérêt littéraire (page 7), 
 
l’intérêt documentaire (page 8), 
 
l’intérêt psychologique (page 9), 
 
l’intérêt philosophique (page 11), 
 
la destinée de l’œuvre (page 13). 
 

 
Bonne lecture !  

 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

Résumé 
 

Chapitre I 
 
Son neveu raconte comment, parti, naïf, enthousiaste, impulsif, rejoindre l'armée de l’Empereur en 
guerre contre les Turcs, le vicomte génois Médard de Terralba traversa les plaines de Bohême 
jonchées de cadavres de pestiférés, puis fut introduit auprès de l’empereur qui le nomma aussitôt 
lieutenant. 
 

Chapitre II 
 
Au cours de la bataille, Médard, tua un Turc, mais fut désarçonné, vit son cheval mourir, se jeta 
témérairement dans la mêlée, et, inexpérimenté, se plaça face à un canon dont le boulet le frappa, 
faisant de la bouillie de sa moitié gauche, ne lui laissant que sa moitié droite, mais se trouva, grâce au 
travail des médecins, «vivant et pourfendu». 

 
Chapitre III 

 
À Terralba, où le vieux vicomte Aiulphe, qui avait renoncé au pouvoir en faveur de Médard pour ne 
s’intéresser qu’aux oiseaux, et vivre même dans leur volière, alors qu’on était en train de vendanger, 
on vit revenir un «demi-Médard», qui ne paya aux porteurs que la moitié de leur salaire, puis, sans 
saluer, ni son père, ni sa nourrice, Sébastienne, s’enferma dans ses appartements. Aiulphe, y ayant 
envoyé une pie-grièche, la retrouva morte, une aile brisée, une patte mutilée, un œil enlevé. Le vieil 
homme se laissa mourir. 
 

Chapitre IV 
 
Médard étant sorti dans la campagne, on constata qu’il avait fendu en deux des fruits, des 
champignons, jetant les moitiés des bons dans un étang, et donnant les moitiés des vénéneux à son 
neveu pour qu’il les mange, ce qui fut empêché à temps. «Sébastienne prononça : ‘’C'est la mauvaise 
moitié de Médard qui est revenue.’’» Comme il avait à rendre la justice pour le procès d’une bande de 
brigands qui avaient volé des gentilhommes toscans, il condamna à être pendus ensemble et les 
brigands et les gentilshommes, y ajoutant ses «sbires» et des chats ! «Maître Pierreclou, sellier et 
charpentier, fut chargé de construire la potence.» 
 

Chapitre V 
 
Le narrateur exprime son admiration de jeune orphelin pour le fantasque médecin anglais Trelawney, 
qui n’était préoccupé que de découvertes scientifiques, s’intéressant en particulier aux feux follets, au 
cours d’expéditions nocturnes dont l’une, où ils furent poursuivis, leur fit échapper au danger causé 
par la destruction de la passerelle du «Saut de la Trogne», destruction due au vicomte dont «la 
méchanceté n’épargnait personne», et qui continuait à multiplier les condamnations à mort.  
La joie ne subsistait plus que chez les lépreux du village de Préchampignon, dont Trelawney, plutôt 
que de les soigner, s’éloignait avec effroi. Le vicomte se mit à incendier les biens puis les habitations, 
celle des lépreux qui «roussirent tous un peu, mais sans souffrir», et son propre château où il voulut 
attenter à la vie de Sébastienne, qui «ne manquait jamais de lui rappeler ses méfaits» ; aussi la fit-il, 
grâce à la lâcheté du docteur Trelawney, envoyer à Préchampignon.  
Le narrateur aimait aller chez les huguenots installés au «Val-desJoncs» et dirigés par le vieil 
Ézéchiel, devenant l’ami de son plus jeune enfant, Ésaü, qui était le «chef d’une bande d’enfants 
catholiques qui saccageaient les campagnes». Le vicomte vint demander l’hospitalité des huguenots, 
prétendant vouloir se convertir à leur religion. Devant le refus d’Ézéchiel, il le menaça de l’Inquisition, 
et partit dormir sous un «rouvre» [un chêne] que la foudre carbonisa à demi. 



 3 

Alors que le narrateur était parti au bord de la mer, son oncle le rejoignit pour couper des poulpes en 
deux, et regretter : «Si tout ce qui est entier pouvait être ainsi pourfendu ! […] Si chacun pouvait sortir 
de son obtuse, de son ignare intégrité !» 

 
Chapitre VI 

 
Le vicomte, ayant décidé de tomber amoureux de la jeune bergère Paméla, le lui indiqua en coupant 
des fleurs ou des animaux à moitié, lui donnant ainsi des messages, qu’elle savait interpréter, pour 
des rendez-vous de plus en plus inquiétants, tout en exerçant aussi des pressions sur ses parents. Il 
lui déclara : «Je fais du mal comme tout le monde en fait, mais, à la différence des autres, j’ai la main 
sûre». Il voulait l’emmener au château, alors qu’elle était prête à lui céder dans le bois. Quand, à un 
écureuil pourfendu, il laissa la queue intacte, la mère de Paméla crut comprendre qu’il commençait «à 
devenir bon». Mais il exerça sa cruauté sur les parents qui, eux-mêmes, voulurent emprisonner leur 
fille. Elle fut délivrée par ses animaux, et se réfugia dans une grotte où l’approvisionnait le narrateur. 
Le vicomte posa à Trelawney l’énigme de la fatigue de sa jambe absente, et le narrateur commente : 
«Jamais je ne lui avais vu un tel intérêt pour une question de médecine humaine».  
 

Chapitre VII 
 
Le narrateur, partant à la recherche de Sébastienne, s’aventura à Préchampignon où il découvrit des 
lépreux qui faisaient de la musique, se livraient même à une orgie. Sébastienne faisait semblant d’être 
atteinte de la lèpre dont en réalité elle était protégée par des simples.  
Plus tard, le jeune garçon, parti à la pêche, rencontra son oncle qui, «brusquement devenu bon», 
l’empêcha d’être piqué par une araignée venimeuse qui, cependant, le piqua lui-même à la main 
gauche ; il décrocha de l’hameçon une anguille ; il fit cadeau à son neveu d’«une bague d’or avec un 
diamant». Le narrateur alla demander à Sébastienne un remède pour la main du vicomte ; elle lui 
signala que la main gauche était celle qu’il était censé avoir laissée en Bohême. De retour auprès de 
son oncle, il trouva de nouveau un homme méchant qui, revenu à «sa cruelle folie», lui fit mettre sa 
propre main dans un guêpier. Allant trouver le docteur Trelawney, il apprit que celui-ci avait été sauvé 
de la noyade par le vicomte, et que, tandis qu’il soignait sa plaie, il lui avait parlé «avec une entière 
humanité et une entière courtoisie».  
«De différents côtés des nouvelles arrivaient d’une double nature de Médard» : on rapportait, d’une 
part, «de sombres événements» ; d’autre part, de «bizarres accès de bonté». Or Paméla, alors qu’elle 
était elle-même bénéficiaire de cette bonté, déclara à son bienfaiteur : «Vous, vous êtes l'autre moitié, 
qu'on croyait disparue à la guerre et qui est revenue. Et c'est une bonne moitié.», et apprit qu’en fait, 
le vicomte avait été, par le boulet, «fendu en deux moitiés», dont la gauche n’avait pas été réduite en 
bouillie, mais avait été «enterrée sous une pyramide de restes turco-chrétiens», puis retrouvée par 
«deux ermites», qui «tentaient de faire s’embrasser la Trinité chrétienne et l’Allah de Mahomet», et qui 
l’avaient «pansée et sauvée», lui permettant ainsi de «revenir à son château». Et cette bonne moitié, 
qui se préoccupait du sort des parents de Paméla, se déclara, à son grand plaisir, elle aussi, 
amoureuse d’elle.  
 

 Chapitre VIII 
 
Tandis que la moitié bonne s’employait, par différents signaux, à indiquer au docteur Trelawney, qui 
s’était remis à exercer la médecine, ceux qui avaient besoin de ses soins, l’autre moitié, qu’on 
appelait «l’Infortuné», se plaisait à les détruire. D’où ce commentaire : «C’est ainsi que notre vie 
passait de l’amour à la terreur». «Le Bon», qui «continuait à vivre en vagabond», étant allé voir 
Paméla dans la forêt pour lui lire la ‘’Jérusalem délivrée’’, l’autre survint, et, d’un coup de faux, coupa 
le livre en deux. 
Chez les huguenots, le vieil Ézéchiel attendait l’arrivée du «Bon», qui monta en effet là-haut sur un 
mulet. Ils lui parlèrent des persécutions qu’ils avaient subies, mais «sans insister sur la controverse 
religieuse». Cependant, quand «le Bon» leur suggéra de vendre moins cher leur seigle aux pauvres 



 4 

de Terralba, Ézéchiel refusa : «Faire la charité, mon frère, cela ne veut pas dire perdre sur les prix», 
et demanda à Ésaü de retirer au mulet l’avoine qu’il lui avait d’abord donnée, et que le chenapan 
garda pour lui. 
 

Chapitre IX 
 
À Pierreclou, «le Bon» demanda de construire une machine complexe, non seulement orgue, moulin, 
et four, mais capable de tirer l’eau du puits, et d’attraper les papillons. Aussi l’artisan n’y arrivait-il pas, 
tandis que les échafauds et les chevalets de torture que lui demandait «l’Infortuné» étaient des 
«chefs-d’œuvre de technique et d’ingéniosité». «L’Infortuné», «sentant s’accroître la popularité de la 
bonne moitié de lui-même, avait décidé de la supprimer». Mais ses sbires, «las de sa cruelle 
tyrannie», voulurent mettre à sa place «le Bon», qui refusa : «Il n’y a pas d’autre remède que de lui 
donner le bon exemple en se montrant à lui aimables et vertueux». Sébastienne «grondait une moitié 
des méfaits de l’autre, donnait à l’une des conseils que, seule, l’autre pouvait suivre et ainsi de suite», 
montrant au «Bon» les mauvais effets de cadeaux qu’il avait faits. 
Les lépreux avaient aussi à se plaindre de lui, car il voulait soigner non seulement leurs corps mais 
leur âmes aussi, mettant ainsi fin aux «temps heureux et licencieux de Préchampignon» : «Les 
lépreux n’ayant plus le soulagement de leurs ripailles se trouvèrent face à face avec leur maladie, et 
passèrent leurs soirées dans les pleurs et le désespoir». Et les huguenots lui reprochaient 
d’«espionner le nombre de sacs qu’ils avaient dans leurs greniers», et de «les sermonner sur les 
prix». 
Les gens de Terralba se sentaient «comme perdus entre une vertu et une perversité également 
inhumaines».  
 

Chapitre X 
 
Tandis que «l’Infortuné» proposa à sa mère que Paméla épouse «le vagabond pourfendu», celui-ci 
proposa l’inverse à son père. Paméla, informée, décida de «combiner» quelque chose : elle déclara à 
chacun de ses soupirants qu’elle acceptait de se marier avec lui. Mais, le jour du mariage, 
«l’Infortuné» arriva en retard, et le curé unit Paméla et «le Bon». Les deux moitiés voulurent se battre, 
mais roulèrent à terre. Un duel fut possible quand maître Pierreclou eut inventé «une sorte de branche 
de compas fixée à la ceinture des pourfendus». Ils se blessèrent chacun le long de leur vieille 
blessure, qui se rouvrit. Le docteur Trelawney effectua une habile intervention chirurgicale qui fit que 
«mon oncle Médard redevint un homme entier, ni méchant ni bon, mélangé de bonté et de 
méchanceté», un homme comme les autres, encore qu’«il ne suffit pas d'un vicomte complet pour que 
le monde soit complet». Devenu sage, il «gouverna avec justice», tandis que le docteur Trelawney 
revint à l’exercice de la médecine, jusqu’à ce que la flotte du capitaine Cook s’étant présentée, il 
repartit avec elle, le narrateur restant «dans notre monde rempli de responsabilités et de feux follets.» 
___________________________________________________________________________________ 
 

Analyse 
(la pagination est celle du Livre de poche) 

___________________________________________________________________________________ 
 

Intérêt de l’action 
 
Si un certain souvenir du mythe de l’androgyne initial, et de sa division, exposé par Platon dans ‘’Le 
banquet’’, peut avoir traversé l’esprit de Calvino, le sujet du ‘’Vicomte pourfendu’’ était tout à fait 
original. 
À partir d’une image initiale fantastique, il développa une fiction rationnellement, d'une façon 
implacablement réaliste et implacablement logique, pour exposer les conséquences, souvent 
humoristiques parce qu'imprévisibles, de cette situation invraisemblable.  



 5 

Or sa production avait été jusque-là globalement néo-réaliste. Mais, à partir de 1950, satisfaisant son 
goût pour le merveilleux et la fable, il avait commencé à s’intéresser à la tradition populaire italienne 
des cent dernières années, et avait entrepris la compilation et la traduction de différents dialectes de 
contes folkloriques. Et on peut, en effet, déceler dans le roman des caractéristiques du conte :  
- Une situation déterminée par une morphologie fonctionnelle, la division d’un être en deux parties 
opposées, d’où un monde d’un manichéisme simplificateur construit sur le duo bien-mal, mais qui 
pourtant conserve la substance et l’architecture fondamentale du monde réel.  
- Des personnages dépourvus de psychologie, soumis à des rôles prédéfinis (jeune orphelin, nourrice 
dotée de sagesse, adulte inquiétant parce que meurtrier, parents vénaux, jeune fille pauvre et pure, 
ermites bienfaisants, savant fantaisiste [le docteur], savant apprenti sorcier [le charpentier 
Pierreclou]). 
- Le choix, comme narrateur et comme bénéficiaire d’une initiation, d’un jeune garçon, parce qu'il 
n'existe pas de système plus efficace, dans ces cas-là, que de faire tout voir à travers des yeux d’un 
enfant.  
- La tonalité ambiguë.  
          -Elle est tantôt macabre : «Dans des enchevêtrements de carcasses disséminées au travers de 
la plaine dénudée, on voyait des corps d’hommes et de femmes nus, rendus méconnaissables par les 
bubons et - ce qui paraissait d’abord inexplicable - couverts de plumes.» (page 7) - «Le bout de plaine 
qu’ils étaient en train de traverser était semé de charognes de cheval, les unes couchées sur le dos, 
les sabots dressés vers le ciel, d’autres écrasées, le museau dans la terre.» (page 7 - ce pourrait être 
un hommage [ironique?] à Malaparte qui évoqua, dans ‘’Kaputt’’, «un enchevêtrement de chevaux 
férocement cabrés émergeant de la prison de glace»). - «De temps en temps il y a un doigt qui nous 
indique la route» (page 8) - «Ce qui donnait le plus de fils à retordre, c’étaient les intestins : une fois 
déroulés on ne savait plus comment les replacer.» (page 17).  
         -Elle est tantôt comique, une moquerie s’exerçant, au début, à l’égard aussi bien de l’armée 
(«Les officiers se poudre-de-rizaient les aisselles et s’éventaient avec des éventails de dentelle.» 
[page 10]), des prostituées, de l’empereur («Tandis que l’empereur faisait un vaste geste royal et que 
toutes les cartes géographiques s’enroulaient sur elles-mêmes et dégringolaient.» [page 11]) que du 
vicomte auquel on donne souvent le surnom d’«Infortuné», les huguenots ayant cependant trouvé 
toute une panoplie de surnoms différents : «le Boiteux» (page 54), le «Manchot», «le Borgne», 
«l’Efflanqué», «le Demi-sourd» (page 55), «le Défessé» (page 97) «le Démonté», «le Fluet», «le 
Bancal» (page 97), ses méfaits étant évoqués de façon éparse et désinvolte.  
Ainsi, les tableaux véritablement sadiques, potentiellement sinistres, ne font pas vraiment ressentir de 
dégoût. Et, comme l'a montré Bruno Bettelheim dans ‘’La psychanalyse des contes de fées’’, ils se 
chargeraient plutôt d'une valeur psychologiquement cathartique.  
- Des retournements extraordinaires et ironiques :  
         -La nourrice se révèle meilleur médecin que le docteur Trelawney, qui craint les maladies 
humaines, fuit la lèpre, et préfère arpenter les cimetières, fasciné par le secret des feux follets. 
         - Les lépreux prennent la vie du bon côté, font la fête toute la journée, chantent, dansent, 
mènent une vie licencieuse, sont bien plus heureux que les bien-portants. 
         - Une potence devient un élément décoratif en raison de l’ingéniosité de son fabricant. 
         -Le fils du rigide chef de la communauté huguenote a tous les vices.  
         -La partie gauche du vicomte (traditionnellement considérée comme sinistre, le latin «sinister» 
signifiant «qui est à gauche») prodigue le bien, tandis que la partie droite incarne le mal. 
         - «Le Bon» s'avère être aussi redoutable que «l'Infortuné». 
         - Etc..  
- Le rôle joué par l’amour, qui est ce que connaissent les «gens entiers» (page 61), d’où l’introduction 
de cette péripétie décisive : «Il décida de tomber amoureux de Paméla». 
 
On remarque l’habileté narrative de Calvino, du fait de : 
- La succession des tribulations des deux moitiés, qui ne laissent pas de surprendre et d'intriguer, 
surtout lorsqu'on s'aperçoit qu’elles mènent chacune sa vie de son côté.  



 6 

- L’incident annonciateur qu’est la fatigue ressentie par le vicomte dans sa «jambe absente» (page 
70).  
- Le jeu des quiproquos sur la nature du vicomte au chapitre VII. 
- La façon dont presque toutes les fins de chapitres taquinent le lecteur soit par une pirouette, soit par 
une relance du récit, soit par l'irruption d'une nouvelle réalité (notamment la fin du chapitre II : «Il était, 
maintenant, vivant et pourfendu» (page 18). 
- Les jalons, semés tout au long du roman, qui s'appellent mutuellement, et créent ainsi un système 
d'échos narratifs d'un chapitre à l'autre : 
         - À la guerre contre les Turcs, à laquelle participe le vicomte, répond la lecture de ‘’La Jérusalem 
délivrée’’ que fait «le Bon» (page 95). 
         - À la peau des montures qui est «rapetassée» par les vétérinaires [page 10] répond l’opération 
chirurgicale par laquelle le docteur Trelawney réunit les deux moitiés du vicomte [page 120]. 
         - Au vicomte «vivant et pourfendu» [page 18] répond la révélation : «Il avait été fendu en deux 
moitiés» [page 87].  
         - À l’indication que Sébastienne est «envoyée aux pays des lépreux» [page 46] répond sa 
recherche [page 72].  
         - À l’apologie de la réduction à une moitié que fait la mauvaise (page 59) répond celle que fait la 
bonne (page 89). 
         - À la menace d’emprisonnement de Paméla au château [page 67] répond l’emprisonnement 
réel commis par ses parents [page 69].  
         - Au «Si tout ce qui est entier pouvait être ainsi pourfendu !» de la page 59 répond le «C’est 
l’avantage d’être pourfendu, que de comprendre dans chaque tête et dans toute chose la peine que 
chaque être et toute chose ressentent d’être incomplets.» de la page 89. 
Et on ne cite que les références les plus explicites ! 
Les échos narratifs s’effectuent aussi d'un paragraphe à l'autre. Comme, dans le dernier tiers du 
roman, la narration progresse en suivant alternativement le cheminement de l'une et de l'autre 
moitiés, sous une apparente simplicité, elle se déroule donc selon une visée mimétique, la forme étant 
image et signe de la «double nature» de Médard. Calvino indiqua : «De même qu'un peintre peut 
utiliser un contraste brutal de couleurs parce que cela lui permet de mettre en évidence une forme, 
ainsi avais-je utilisé un contraste narratif bien connu pour mettre en évidence ce qui m'intéressait, à 
savoir la division. [...] J'ai veillé à donner au récit un squelette qui fonctionne comme un mécanisme 
bien enchaîné, et la chair et le sang de libres associations d'imagination lyrique.»  
 
On peut rapprocher ce court roman des contes de Voltaire, en particulier de ‘’Candide’’, du fait de la 
naïveté du narrateur et surtout de la «stratégie du détour», inaugurée alors par Calvino, qui 
contraignait le lecteur à quitter, sans le nier, le niveau de lecture littéral au profit d'une approche 
symbolique.  
 
On peut évaluer que l’action s’étend sur quelques années puisque le narrateur indique, au début du 
chapitre III, «J’avais sept ou huit ans quand mon oncle revint à Terralba» (p.19), et, à la fin du texte : 
«J’étais arrivé au seuil de l’adolescence» (page 122). 
 
Le livre comporte dix chapitres d'inégales longueurs (les premiers sont courts et limités à une ou deux 
sections ; mais le cinquième, soudain, s’étend longuement et se divise en épisodes différents, comme 
le font encore les suivants).  
 
Opposant ce roman à celui qui allait suivre, ‘’Le baron perché’’, Italo Calvino le qualifia de «récit hors 
du temps, au décor à peine esquissé, aux personnages filiformes et emblématiques, à l'intrigue de 
fable pour enfants».  
___________________________________________________________________________________ 
 
 
 



 7 

Intérêt littéraire 
 
Pour cette histoire qui, même s’il la qualifia de «récit hors du temps», se situerait au XVIIe siècle, Italo 
Calvino sut, si du moins on fait confiance à la traductrice, Juliette Bertrand, donner quelques touches 
de l’ancienne langue : 
- «quartier» (page 5) :  cantonnement d’une armée ; 
- «brocart» (page 9) : riche tissu de soie rehaussé de dessins brochés en fil d’or et d’argent ; 
- «espingoles» (page 9) : fusil court à canon évasé ; 
- «preux» (page 16) : brave, vaillant ; 
- «sbires» (page 30) : hommes de main, hommes qui exercent des violences au service d’un pouvoir 
oppressif ; 
- «trésette» (page 32) : jeu de cartes italien ; 
- «cocagne» (page 42) : pays imaginaire où on a tout en abondance ; 
- «huguenots» (page 44) : nom (à l’origine péjoratif) donné par les catholiques aux protestants ; 
- «rouvre» (page 58) : variété de chêne ; 
- «embéguinées» (page 88) : coiffées d’un «béguin», coiffe qui s’attache sous le menton par une 
bride. 
Le premier chapitre est marqué par l’accumulation baroque de termes descriptifs dans le tableau du 
camp de l’empereur (page 8) ou l’évocation des Turcs (leurs «turbans», leurs «cimeterres» [pages 14, 
15]). 
 
Le style est essentiellement celui du conte : simple, incisif, les effets littéraires étant rares. On 
remarque cependant : 
- La création plaisante qu’est «se poudre-de-rizaient» (page 10), «se mettre de la poudre de riz» 
(produit de beauté d’origine asiatique, qui s’obtient à partir de grains de riz moulus ; en Europe, alors 
que les femmes et les hommes usaient de farine pour se blanchir la peau et les cheveux, la famine de 
1740 entraîna l’interdiction de son usage pour les cosmétiques, et son remplacement par la poudre de 
riz !).  
- Des juxtapositions insolites, qui permettent de découvrir un autre sens, inaccessible à la pensée 
froidement rationnelle. 
- Des métaphores :  
         -celle des «brusques ombrelles de terre» (page 14) qui sont soulevées par les boulets de canon, 
et indiquent l’ignorance du vicomte, semblable à celle de Fabrice del Dongo à Waterloo dans ‘’La 
chartreuse de Parme’’ de Stendhal ; 
         - celle des «idées perverses» qui «s’enchevêtrent comme une nichée de serpents», et celle des 
«lis de la renonciation et de l’abnégation» qui «éclosent» dans «les âmes charitables» (page 111). 
- L’effet d’insistance utilisé pour rendre le côté mécanique du travail des médecins sur les blessés : 
«Et je te scie par ci et je te couds par là, et je te tamponne des lésions et je te retourne des veines en 
doigts de gants» (page 17). 
- L’«effort anguleux et convulsif» (page 21) que constate Terralba à son arrivée.  
 
Les phrases, d'une limpidité parfois frustrante, sont construites sans subordonnées, le plus souvent 
juxtaposées comme les épisodes, selon une évidence interne, mais sans relation explicite de 
causalité. La relation des forfaits de Médard se fait par des tournures impersonnelles, passives. Dans 
la même perspective, Calvino joua sur une feinte naïveté, celle qui consiste précisément à supprimer 
les relations logiques pour laisser apparaître une logique différente, appartenant à un mode de 
pensée quasi magique (voir les «signes» laissés par le vicomte à l'adresse de Paméla).  
___________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 



 8 

Intérêt documentaire 
 
Italo Calvino prétendit avoir écrit un «récit hors du temps, au décor à peine esquissé». Pourtant, ce 
roman, qui fut peut-être une hyperbolisation de la mésaventure de Cervantès (parti en croisade contre 
les Ottomans, il participa à la victoire de Lépante qui mit fin en 1571 à l’avancée des Turcs en 
Méditerranée, mais y perdit un bras), se veut en quelque sorte historique, et appelle un certain 
nombre de remarques : 
- Est souligné le caractère encore paysan de la petite noblesse terrienne car, pour le vicomte et son 
neveu, importaient surtout «le passage des cailles» (page 15), les vendanges (page 19), la récolte du 
seigle ou des olives. 
- Médard (prénom ancien mais guère italien) vient en Bohême participer à une des guerres menées 
par l’empereur d’Autriche, souverain catholique, contre les Ottomans, musulmans. Or la première de 
ces guerres eut lieu en 1663-1664. Mais aucune ne se déroula en Bohême, le pays n’ayant jamais été 
envahi par les Ottomans. Toutefois, le premier chapitre donne un tableau crédible d’une telle guerre : 
soldats déchiquetés, chevaux éventrés, cadavres mutilés, champs de bataille souillés par du sang et 
des excréments, manifestations anatomiques de la peste... 
-  La présence de lépreux en Europe caractérise le Moyen-Âge, la décroissance de la maladie y ayant  
débuté dès le XVIe siècle, sans qu'on puisse en donner une explication satisfaisante. 
- Les huguenots font l’objet d’une nette satire :  
       -Ils sont paradoxalement «réfugiés de France, pays où le roi faisait couper en morceaux tous 
ceux qui suivaient leur religion» (Louis XIV exerça contre eux une persécution [d’où «la controverse 
religieuse» (page 99) qu’ils avaient avec les catholiques ; d’où la menace de l’Inquisition (page 57), 
tribunal ecclésiastique chargé de réprimer les hérésies], et, en 1685, prononça la révocation de l’édit 
de Nantes qui eut pour conséquence l’exil de nombre d’entre eux). 
       -Ils ont, «en traversant les montagnes» (page 48), perdu et oublié «leurs livres et leurs objets 
sacrés», mais portent encore des noms de personnages bibliques : Ézéchiel, Ésaü, et affectent 
toujours une grande sévérité morale. 
       -Ne voulant pas côtoyer les autres de peur qu'on cherche à les endoctriner, ils vivent repliés sur 
eux-mêmes, à la fois victimes et responsables de l'intolérance du monde, se vouant au travail avec 
acharnement, et montrant une grande âpreté commerciale. 
       -S’ils haïssent la moitié malfaisante du vicomte, ils repoussent sa moitié bienfaisante lorsqu'elle 
leur demande de ne plus chercher à tirer profit de leur récolte. 
Au sujet des lépreux et des huguenots, Calvino s'est ainsi expliqué : «Les deux "chœurs" des lépreux 
et des huguenots appartiennent à un autre mode d'imagination plus complexe, nés sur un fond lyrique 
visionnaire, peut-être sur des bribes de vieilles traditions historiques locales (villages de lépreux dans 
l'arrière-pays ligure ou provençal ; fixation de huguenots ayant fui la France dans la région de Cuneo, 
après la révocation de l'édit de Nantes [en 1685] ou, encore avant, après la nuit de la Saint-
Barthélemy [en 1572]). Les lépreux en sont venus à représenter pour moi l'hédonisme, 
l'irresponsabilité, la décadence heureuse, le lien esthétisme-maladie, d'une certaine manière le 
décadentisme artistique et littéraire contemporain mais aussi de toujours (l'Arcadie), Les huguenots 
illustrent la division opposée, le moralisme, mais en tant qu'image ils sont quelque chose de plus 
complexe parce qu'il y entre une sorte d'ésotérisme familial (origine hypothétique - jusqu'à aujourd'hui 
non vérifiée - de mon nom [Calvin étant un des théologiens fondateurs du protestantisme]) : une autre 
illustration (satirique et admirative en même temps) des origines du capitalisme selon Max Weber [la 
croyance des protestants dans la prédestination, en les empêchant d’être sûrs d’être sauvés, les 
oblige à mener une vie sévère et laborieuse, à ne pas profiter des fruits de leur travail, et donc à 
thésauriser], et, par analogie, de toute autre société basée sur un moralisme actif ; et une évolution - 
celle-là plus sympathisante que satirique - d'une éthique religieuse sans religion.»  
- Le «Bon» lisait à Paméla ‘’La Jérusalem délivrée’’ (page 95), ‘’La Gerusalemme liberata’’, poème 
épique écrit en 1581 par Le Tasse, faisant un récit largement fictif de la Première Croisade, au cours 
de laquelle les chevaliers chrétiens menés par Godefroy de Bouillon combattirent les musulmans 
(Sarrasins) afin de lever le siège de Jérusalem. 
 



 9 

Mais Calvino s’est amusé (tout à fait gratuitement) à introduire ces anachronismes que sont : 
- Le docteur Trelawney (nom d’un personnage, plein de dynamisme, de ‘’L’île au trésor’’ de 
Stevenson, roman dont l’action se place au XVIIIe siècle, et dont le narrateur, Jim Hawkins, est aussi 
un jeune garçon), qui a un «laboratoire» (page 33). 
- Le capitaine Cook (navigateur qui traversa le Pacifique au XVIIIe siècle). 
- Le nom de Paméla, qui est aussi celui de l’héroïne du roman de Samuel Richardson, ‘’Paméla ou La 
vertu récompensée’’ (1740), qui, comme dans le roman, protège sa vertu avec succès contre les 
tentatives de séduction de son maître qui, après lecture de son journal secret, est touché et finit par 
l’épouser. 
- La mention du cigare (le mot ne date que de 1688, auparavant, le tabac n’était pas fumé). 
 
En fait, le caractère réaliste du roman est donc submergé par la prééminence que prend son sens 
symbolique. 
___________________________________________________________________________________ 
 

Intérêt psychologique 
 
Italo Calvino définit ses personnages comme «filiformes et emblématiques». En effet, ainsi qu'il 
convient au genre littéraire du conte, ils n'ont d’importance qu'en fonction de leur rôle dans l'intrigue, 
sont relativement stylisés, dépourvus de psychologie, ont des rôles prédéfinis. Pour lui, l'analyse 
psychologique ne constitue pas un but en soi.   
Examinons-les selon un ordre progressif : 
  
Maître Pierreclou, «sellier et charpentier» (page 30) à l’âme d’artiste, construit des potences et des 
instruments de torture qui sont des «chefs-d’œuvre de technique et d’ingéniosité», en cherchant à ne 
pas penser à leur utilisation, deux des condamnés étant d’ailleurs des membres de sa famille. Il ne 
réussit pourtant pas à concevoir la machine complexe, «orgue moulin four», capable de produire des 
galettes pour les pauvres en grande quantité sans que les ânes en subissent les conséquences, et 
tout en jouant de l'orgue, machine que lui commande «le Bon», et qui faciliterait la vie de ses 
semblables. Il représente le savant apprenti sorcier qui se limite pourtant, à la fin, à construire «des 
moulins» (page 122).  
 
Le docteur Trelawney est un médecin anglais qui fit partie de l'équipage du capitaine Cook, qui 
navigua dans le Pacifique, mais qui, à la suite un naufrage, débarqua à Terralba à califourchon sur un 
tonneau de bordeaux. Et ce naufragé fantaisiste est aussi un médecin non moins fantaisiste, puisqu’il 
ne s'intéresse pas aux maladies humaines, en a même assez peur, déteste soigner, se montre lâche 
et servile, est en quête d'une maladie imperceptible des grillons, puis de l'élucidation du mystère des 
feux follets. Il fut annoncé par les chirurgiens qui, intéressés par ce «cas magnifique», soignèrent 
Médard : «Et tous de s’occuper de lui pendant que les pauvres soldats qui n’avaient reçu qu’une 
flèche dans le bras mourraient de septicémie. Ils firent des coutures, des applications… Dieu sait ce 
qu’ils firent ! Quoi qu’il en soit, le lendemain, mon oncle ouvrait son unique œil, sa demi-bouche, 
dilatait sa narine et respirait. Il était, maintenant, vicomte et pourfendu.» (page 18). Le docteur 
Trelawney représente le savant «pur» qui revient cependant, à la fin, à «la varicelle et l’érysipèle» 
(page 122). 
 
La bergère Paméla est la typique jeune fille pauvre et pure, en opposition à des parents vénaux, et à 
l'inhumanité du pourfendu. Si elle est «rustique», elle est très sympathique (du fait, en particulier, de 
sa familiarité avec sa chèvre et sa cane) et pleine de bon sens, mesurant la menace que les 
propositions du vicomte lui font courir. 
  
Le narrateur, qui est le jeune orphelin typique, mérite une attention particulière. Il est omniprésent, 
mais d'une présence comme effacée dans le décor et derrière les autres personnages. Comme il va 
partout et chez tout le monde, il nous fait ainsi découvrir tout le décor et tous les événements.Jeune 



 10 

garçon qui arrive «au seuil de l’adolescence.» (page 122), il vit pourtant, tout au long de ces pages, 
une véritable maturation, une réelle structuration de sa personnalité, à travers quelques rites 
d'initiation successifs. Faisant face, par la force des choses, à des situations pour le moins 
inconfortables, il est ballotté d'un protecteur occasionnel à l'autre, avant, à travers une suite 
d'arrachements douloureux et de cicatrisations successives, d'acquérir peu à peu son autonomie, de 
devenir adulte. Il éprouve d'abord, symboliquement, la rupture première, d'avec les parents : perdue 
par une mésalliance, sa mère meurt misérablement, après la disparition brutale et peu glorieuse du 
père ; il fut recueilli par son grand-père, Aiulphe, et Sébastienne s’occupa de lui (page 34). Mais 
personne ne se soucia de l’éduquer. Il a donc grandi libre comme l’air. Rencontrant le mal en la 
personne du «pourfendu», il put lui opposer le docteur Trelawney, «un camarade comme je n’en 
n’avais jamais eu» (page 35) ; mais qui le déçut lorsqu’il laissa la nourrice partir à Préchampignon : 
«J’éprouvai pour la première fois de l’aversion pour le docteur» (page 47). «En quête de nouveaux 
compagnons», il croit que les huguenots pourraient l’être (page 48), mais se rend vite compte qu’il ne 
les aimait pas vraiment et, en particulier, le petit Ésaü, du fait de sa perversité : «Cette manière d’agir 
d’Ésaü ne me plaisait pas, et ses parents m’intimidaient. Alors je préférai vivre pour mon compte.» 
Son récit s'arrête avec le départ du docteur, puisqu’il a alors pris sa place dans le monde.  
 
Médard a moins de liberté que les autres personnages, car il est grevé d'un itinéraire prédéterminé 
par les occurrences. Le Médard entier du début, indéterminé comme il l’est, n'a ni personnalité ni 
visage, et n’a pas encore de recul. Le narrateur raconte : «Mon oncle était alors dans sa première 
jeunesse, âge où les sentiments n’ont qu’un élan confus dans lequel le bien et le mal ne sont point 
encore distincts, âge où l’amour de la vie rend chaude et trépidante toute expérience nouvelle, même 
inhumaine et macabre». Qu’à cela ne tienne, Italo Calvino va l’aider à grandir, lui imposant une 
ambiguïté fondamentale, le divisant en un homme mauvais et un homme bon.  
La moitié mauvaise est d’abord répugnante. Puis, après l'écœurement physique (de courte durée, et 
dérisoire par son excès même), le dégoût se transpose sur un autre plan : on ne peut que réprouver 
moralement la barbarie de ce monstre diabolique et funeste ; qui, injuste, cruel, néfaste, voulant les 
autres à son image, pourfend les choses (est-ce par vengeance? par joie sadique?), déploie la 
noirceur la plus abominable, se livre à des exactions cruelles qui épouvantent les villageois, tue, 
détruit, sème la terreur et la désolation sur son passage,. Pourtant, «l’Infortuné», voulant tomber 
amoureux pour ne pas être inférieur à ceux qui le sont, a quand même envie d’éprouver un sentiment 
positif. 
La moitié bonne ne se soucie que du bonheur d'autrui, soigne les blessés, aide la veuve et l’orphelin 
au péril de sa vie, ne répand que le bien, fait la leçon à Paméla : «Faire ensemble de bonnes actions, 
c’est l’unique manière de nous aimer.» (page 90), car il est moralisateur, prêcheur même. Il est 
d’abord, malgré sa bizarrerie (Paméla le juge : «Un peu toqué […], mais bon» [page 89]), apprécié par 
tous les gens dans le besoin («Les éclopés, les pauvres diables, les femmes trompées, tous ceux qui 
avaient quelque peine couraient à lui» [page 94]). Mais, par la suite, il apparaît que sa bonté frise la 
niaiserie. Les lépreux, les huguenots et beaucoup d’autres personnes commencent à critiquer ce 
«saint» qui veut remettre trop d’ordre dans leurs vies (ainsi lorsqu’il demande aux huguenots de 
baisser leurs prix, et que, ensuite, il raconte à tout le monde qu’ils ne veulent pas, il leur porte 
préjudice). Ils l’affligent alors de sarcasmes : «Des deux moitiés la bonne est pire que la mauvaise […] 
Heureusement que son boulet de canon ne l’a coupé qu’en deux, disait tout le monde. S’il en avait fait 
trois morceaux, Dieu sait ce qu’il nous aurait fait voir ! Maintenant les huguenots montaient également 
la garde contre lui.» (page 110). Devant cet être aussi excessif dans sa bonté que l'est l'autre dans la 
méchanceté, les villageois se sentaient «comme perdus entre une vertu et une perversité également 
inhumaines» (page 110). 
Du Médard réintégré de la fin on ne sait plus rien.  
Cet être à la double nature atteint à la quintessence de la schizophrénie. 
 
Cette division et la réunion finale ne sont que des illustrations d’une thèse. D’où… 
___________________________________________________________________________________ 
 



 11 

Intérêt philosophique 
 
‘’Le vicomte pourfendu’’ ne se contente pas d’offrir un pur plaisir de lecture ludique. Si ce conte est 
pétri de l’humour et de l’imaginaire de Calvino, c’est aussi une fable pleine de malice, où, tour à tour 
cynique et raffiné, étrange et hilarant, il démontra que la farce peut receler une charge idéologique. 
Même si, avec une coquetterie assez fréquente chez les écrivains, il prétendit d’abord : «Je n'avais 
aucune intention de soutenir une poétique plutôt qu'une autre ni nulle visée d'allégorie moraliste ou, 
encore moins, politique au sens strict», il reconnut ensuite la signification profonde de son œuvre. 
D’ailleurs, il inaugura avec ‘’Le vicomte pourfendu’’, une «stratégie du détour» qui contraignait le 
lecteur à quitter, sans le nier, le niveau de lecture littéral au profit d'une approche symbolique.  
 
Le thème qui s’impose est celui d’une dualité. 
Certains critiques, dont Giuseppe Bonura, dans ‘’Invito alla lettura di Calvino’’, virent dans le «vicomte 
pourfendu» l'image de l'écrivain modeme, écartelé entre sa volonté de dénoncer la tyrannie, d'où 
qu'elle vienne, et sa nécessaire dépendance matérielle. Cet homme, dont la condition même est de 
participer aux luttes de son époque, se trouverait, par elles précisément, mutilé, aliéné, mis à l'écart, 
rendu différent donc inquiétant.  
Calvino lui-même montra la portée de son apologue en indiquant qu’il lui aurait été inspiré par l’état du 
monde, par la turbulence du début de la seconde moitié du XXe siècle, par les doutes politiques qu’il 
ressentait. Il confia : «J’étais sensible, sans bien m’en rendre compte, à l’atmosphère de ces années-
là. Nous étions au cœur de la guerre froide. Il y avait une tension dans l’air, une dilacération sourde, 
qui ne se manifestaient pas en images visibles, mais qui dominaient nos esprits.» Il ajouta : «L'homme 
contemporain est divisé, mutilé, incomplet, hostile à soi-même ; Marx le dit “aliéné”, Freud, “refoulé” ; 
un état d'harmonie antique est perdu, on aspire à une nouvelle complétude. Le noyau idéologico-
moral que je voulais apporter à l'histoire, c'était cela.» Et il est tout à fait légitime que l’être humain 
cherche à se réaliser, aspire à une complétude par-delà les mutilations imposées par la société.  
Mais il faut évidemment élargir l'interprétation de l'œuvre. 
 
En fait, ce qu’elle montre, c’est l’ambivalence intrinsèque chez les êtres humains, la division chez eux 
entre deux tendances fondamentales. Que «l'homme ne soit en réalité pas un mais bien deux», que 
«tous les êtres humains que nous rencontrons soient composés d'un mélange de bien et de mal», 
sont partagés entre le vice et la vertu, entre l'ange et le démon, Baudelaire l’avait déjà détecté, 
déclarant : «Il y a en tout homme, à toute heure, deux postulations simultanées, l’une vers Dieu, 
l’autre vers Satan» (‘’Mon cœur mis à nu’’). Et Stevenson, qu'admirait beaucoup Calvino, l’illustra bien 
dans sa nouvelle ‘’L’étrange cas du Docteur Jekyll et de Mister Hyde’’. 
Cette dichotomie apparaît d’abord dans l’opposition du monde édénique des lépreux, les exclus de 
Préchampignon, et du monde prétendument mystique des huguenots du Val-des-Joncs, leur religion 
se réduisant à un ensemble de rituels vides de sens.  
Elle apparaît surtout dans la fable centrale de l’être pourfendu, qui fait du roman une réflexion sur la 
nature humaine, sa dualité, ses paradoxes et même ses contradictions. 
 
Le personnage de «l’Infortuné» exprime d’abord un mépris intégral mais non infondé quand, 
s’adressant au narrateur, il souhaite : «Si tout ce qui est entier pouvait être ainsi pourfendu ! […] Si 
chacun pouvait sortir de son obtuse, de son ignare intégrité ! J’étais entier, et toutes les choses 
étaient, pour moi, naturelles et confuses, stupides comme l’air ; je croyais tout voir et ne voyais que 
l‘écorce. Si jamais tu deviens la moitié de toi-même […], tu comprendras des choses qui dépassent 
l’intelligence courante des cerveaux entiers. Tu auras perdu la moitié de toi et du monde, mais ton 
autre moitié sera mille fois plus profonde et plus précieuse. Et toi aussi, tu voudras que tout soit 
pourfendu et déchiqueté à ton image parce que la beauté, la sagesse et la justice n’existent que dans 
ce qui est mis en pièces.» (pages 59-60). Il fait donc, pour s’y complaire, un éloge de la division 
comme mode d'être authentique ; il fait une critique justifiée du caractère compact, unidimensionnel, 
des êtres bruts, primaires, aux sentiments tranchés, que sont les «gens entiers» (page 61). Calvino 
aurait donc voulu ainsi dénoncer tout rêve de complétude, d'idéalisme par rapport à une réalité 



 12 

fragmentée, déchirée, où ni le bien ni le mal absolus ne permettent une présence au monde 
cohérente.  
Mais «l’Infortuné» manifeste justement lui-même un caractère entier, qui reste totalement 
inébranlable, qui n’admet sur aucun point des nuances ou des compromis, comme se le reproche «le 
Bon» : «J’étais entier, je ne comprenais pas. J’évoluais sourd et incommunicable parmi les douleurs 
et les blessures semées partout, là même où un être entier ne saurait l’imaginer» (page 89). 
«L’Infortuné» manifeste aussi un pessimisme total en déclarant : «Toute rencontre de deux êtres dans 
le monde les fait se déchirer.» (page 64). 
 
Le «bon Médard», qui indique : «Ce n’est pas moi seul, Paméla, qui suis écartelé et pourfendu, mais 
toi aussi, nous tous.» (page 89), fait aussi un éloge de la division : «C’est l’avantage d’être pourfendu, 
que de comprendre dans chaque tête et dans toute chose la peine que chaque être et toute chose 
ressentent d’être incomplets.» (page 89). Mais, pour lui, il ne s’agit pas de s’y complaire égoïstement 
mais de la dépasser en la faisant servir à un but altruiste : «Et maintenant je sens une fraternité 
qu’avant, lorsque j’étais entier, je ne connaissais pas. Une fraternité qui me lie à toutes les mutilations, 
toutes les carences du monde. Si tu viens avec moi, Paméla, tu apprendras à souffrir des maux de 
tous et à soigner les tiens en soignant les leurs.» (page 89).  
Le «bon Médard» serait-il donc un être tout à fait admirable, un saint, un ange? Non.  Sébastienne lui 
reproche que, en croyant faire le bien, il se trouve à faire le mal aussi. Nous voyons bien les gens de 
Terralba en venir à détester son moralisme, son «interventionnisme» dans leurs affaires, et, en même 
temps, sa passivité à l’égard du «mauvais Médard» : «Il n’y a pas d’autre remède que de lui donner le 
bon exemple en se montrant à lui aimables et vertueux», que d’avoir cette attitude recommandée par 
le Christ, qui consiste à tendre la joue gauche (forcément, c’est la seule qu’il ait !), à ne pas se 
défendre contre une attaque ou une humiliation, à ne pas répondre à l'agression, à ne pas rendre le 
mal pour le mal, à refuser la vengeance, à adopter la recommandation de la non-violence. 
 
En fait, Calvino montre que l'absolu, dans la malfaisance tout comme dans la bonté, est nuisible, que 
les attitudes des deux moitiés sont inhumaines, les gens de Terralba se sentant «comme perdus entre 
une vertu et une perversité également inhumaines» (page 110). Le roman nous montre l’exagération 
qui peut exister aussi bien dans le mal que dans le bien. Si l’exagération du mal apparaît de façon 
assez évidente comme néfaste, il est plus subtil de montrer les méfaits de l’exagération du bien, de 
montrer qu’à trop vouloir faire le bien, on finit par faire le mal, ce que Pascal avait exprimé dans sa 
fameuse formule : «L'homme n'est ni ange ni bête, et le malheur veut que qui veut faire l'ange fait la 
bête.» (‘’Pensées’’), tandis que, pour Voltaire, «Le mieux est l'ennemi du bien» (‘’La bégueule’’). Et 
une démonstration magistrale de cet apparent paradoxe fut faite par Anthony Burgess dans ‘’Orange 
mécanique’’ (1962) où le héros, Alex, est d’abord un monstre de violence qu’un traitement subi en 
prison prive de ses désirs et donc de ses passions, ne fait plus de lui qu’une sorte de mort-vivant, 
alors que la liberté de faire le mal et de faire le bien est la définition de l'être humain.  
 
Si, selon Calvino, chaque être humain possède deux personnalités, l'une bonne et l'autre mauvaise, si 
c'est leur association qui le font tel qu'il est, pétri de vices et de vertus ; s’il faut que le bien et le mal 
soient tous deux expérimentés, s’il faut avoir été mis en pièces (moralement s’entend), avoir fait 
l’expérience de ce broiement pour en tirer leçon, pour connaître le bonheur et le sens profond de la 
vie («Il avait l’expérience de l’une et de l’autre moitié ressoudées : aussi devait-il être sage.» [page 
121]), s’il ne sert à rien de se couper d'une partie de soi, être d’accord avec soi-même étant essentiel 
pour l’épanouissement de l’humain, il faut néanmoins qu’ils soient présents en proportions 
raisonnables pour qu’ils se compensent, et ne soient pas trop marquants ; que nous acceptions la 
dualité de nos pulsions, et les tempérions ; que nous atteignions à un équilibre ; que, avec nuance, se 
partagent l’ombre et la lumière. Cette interaction a bien été définie dans la pensée chinoise, qui pense 
plus volontiers la dualité sous forme de complémentarité, par celle du «yin» et du «yang», qu'on peut 
trouver dans tous les aspects de la vie et de l'univers, qui sont en relation d'opposition, bien que 
chacun des deux porte en lui le germe de l'autre ; en relation d'interdépendance, l'un ne se concevant 



 13 

pas sans l'autre, l'excès ou la déficience d'un des deux entraînant des conséquences sur l'autre, et un 
déséquilibre de l'ensemble ; en relation d'engendrement et de mutation de l'un en l'autre. 
Toutefois, seul le dépassement de sa dualité permet au personnage de se reconstruire comme un 
être entier, en harmonie avec le monde sinon avec soi-même.  
 
Le roman démontre encore que l’excès (dans un sens comme dans l’autre) est néfaste ; que la pureté 
absolue est source de malheurs ; que la vérité absolue est une illusion, une chimère ; qu’il ne faut pas 
souhaiter éradiquer le mal ; que toute entité vivante est forcément impure, imparfaite, ni totalement 
bonne ni totalement mauvaise. Laclos avait écrit dans ‘’Les liaisons dangereuses’’ : «L'humanité n'est 
parfaite dans aucun genre, pas plus dans le mal que dans le bien.»  
 
Dans cette intéressante réflexion sur l'humanité, sans angélisme, sans désespoir, qu’est ‘’Le vicomte 
pourfendu’’, fut donc posée la question philosophique par excellence : que faut-il faire dans un monde 
où nous sommes jetés et où chaque jour est un projet de vie? Il faut vivre en sachant que notre 
existence ne sera jamais complète ; qu'il nous manquera toujours un petit quelque chose. Bref, vivre 
en sachant que l'absolu est inhumain. C'est la réflexion à laquelle nous invite la conclusion du neveu-
narrateur : «Il ne suffit pas d'un vicomte complet pour que le monde soit complet.» 
___________________________________________________________________________________ 
 

Destinée de l’œuvre 
 
Le roman parut d’abord dans la revue ‘’Boteghe oscure’’, qui était dirigée par Giorgio Bassani. Puis il 
fut publié en volume, par Einaudi, en 1952.  
Sans provoquer l'unanimité, il fut relativement bien accueilli par la critique, malgré une certaine 
nostalgie vis-à-vis de la manière antérieure de l’auteur qui fut alors considéré comme un moderne 
fabuliste. 
Le roman fut traduit en français en 1955. 
___________________________________________________________________________________ 
 
 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 
 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

