gmpdoir (M irnine

www.comptoirlitteraire.com

présente
Pedro CALDERON DE LA BARCA
(Espagne)

(1600-1681)

Au fil de sa biographie s’inscrivent ses ceuvres
qui sont résumeées et commentées
(surtout “’La vie est un songe”).

Bonne lecture!


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Né a Madrid, il était issu d'une famille castillane anoblie depuis peu. Il avait trois sceurs et deux fréres,
qui allaient devenir I'un avocat, l'autre officier. Il perdit t6t ses parents : sa mére en 1610, son pére en
1615. Dans son testament, ce dernier I'engagea a suivre la carriére ecclésiastique, ce qu’il ne fit pas,
du moins dans l'immédiat.

Entre 1608 et 1614, il recut une excellente éducation au collége impérial de la “Compagnie de Jésus”
[les jésuites] de Madrid, ou il fut initié au latin, a la rhétorique et a la lecture des classiques. En 1614,
agé de quatorze ans, il composa sa premiére piéce. Il entreprit ensuite des études de droit a Alcala de
Henares, puis a Salamanque, sans cependant les terminer. La rigueur et la logique de I'argumentation
de ses textes, la vaste culture qu'ils révelent sont la marque de I'empreinte profonde laissée par ces
années de formation.

Dés I'age de vingt ans, il participa a des concours de poésie, puis il écrivit des ceuvres dramatiques.
En 1621, impliqué avec ses freres dans une affaire d'homicide, il dut vendre la charge de son peére
pour indemniser la famille de la victime.

En 1623, il fit représenter, au Palais royal, ‘’Amor, honor y poder” (“Amour, honneur et pouvoir”),
une comédie qui annongait déja les themes essentiels qui allaient animer son art.

De 1623 a 1625, il fut au service du duc de Frias avec lequel il fit campagne dans les Flandres et au
nord de ['ltalie.

Puis, ayant étudié la théologie, il embrassa la carriére littéraire pour vivre de sa production
dramatique.

Il fit jouer :

1629
“La dama duende”’
“L’esprit follet”

Comédie

Une trés jeune et trés sémillante veuve, dofia Angela, vit avec des deux fréres qui veillent sur elle
avec une tendre jalousie. Attirée par don Manuel, ami de I'un de ses fréres et héte de celui-ci, elle
trompe la surveillance de ses deux mentors, et parvient, grace a une armoire servant de passage
secret, a s'introduire dans la chambre de l'invité. Les traces mystérieuses de ses allées et venues
plongent Céme (le valet de don Manuel), bientdt convaincu qu'un esprit malin a revétu I'apparence
d'une femme, dans un abime de perplexité et de craintes superstitieuses. Don Manuel, dans une
démarche pragmatique et rationnelle, tente de percer le mystére.

Commentaire

Cette véritable comédie de cape et d'épée, dont la construction est éblouissante de fantaisie, de
légéreté et de mystére, se déroule comme une mécanique imaginative, actionnée par le langage et le
jeu théatral. Mais on peut y voir la protestation d’'une femme qui, oppressée par le milieu moralement
claustrophobique ou elle vit, décide de se libérer par un astucieux moyen.

1629
“El principe constante”
“Le prince constant”

Tragédie

A Fez, linfant de Portugal don Fernand est un prisonnier de qualité. Le roi de Fez exige que lui soit
rendue la ville de Ceuta pour le remettre en liberté. L'infant refuse de céder une ville chrétienne & un
musulman. Jeté dans un cachot, il est condamné a mourir de faim et de mauvais traitements. Phénix,



la fille du roi de Fez, promise au prince Taroudant, aime Mouley. Or ce dernier doit la vie a don
Fernand, et veut le sauver, bien qu'il soit son gedlier. Mais son ami et prisonnier le convainc de ne pas
trahir son roi et de le laisser mourir. Le bonheur des deux amants triomphe, acheté par le cadavre de
don Fernand que son neveu est venu venger. Le prince constant envers la foi, I'amitié et 'honneur y
gagne la sainteté.

Commentaire

La piéce se déroule en trois journées.
C’est I'un des chefs-d'ceuvre de Calderon.

En 1629, Calderon de la Barca fut impligué dans un épisode tumultueux et digne de l'une de ses
comédies de cape et d'épée : comme l'un de ses fréres avait été blessé par un acteur qui chercha
refuge dans le couvent des religieuses trinitaires, il le poursuivit a I'intérieur, et fut accusé d'avoir violé
un lieu sacré. Cependant, ces démélés avec la justice et I'Eglise n'entamérent ni sa vocation
dramatique ni la faveur dont il jouit bient6t auprés du roi.

Entre 1630 et 1640, il écrivit ses ceuvres majeures, dont une premiere partie fut publiée dés 1636.

Il fit jouer :

1632
“’Casa con dos puertas, mala es de guadar”
“Maison a deux portes, maison difficile a garder”

Comédie

Marcela, qui est pleine d’assurance, stupéfie son prétendant du moment en lui offrant des faveurs que
la honte lui fait garder secretes.

1632
“La vanda y la flor”
“Les sceurs jalouses ou Le bracelet et la fleur”

Comédie en trois journées et en vers

Henri, homme a bonnes fortunes, et vaguement entremetteur au service d'un quelconque duc de
Florence, est amoureux de Lyside. Mais, comme cette derniére ne répond pas encore a sa flamme, il
céde, par bonté, aux avances de Camille, sceur de Lyside. A son retour d'un voyage en Espagne (bon
prétexte, pour Calderon, pour glisser un éloge du roi Philippe 1V), Henri constate qu'en son absence la
situation s'est compliquée : le duc, en effet, courtise une des deux sceurs, sans qu'on sache au juste
s'il s'agit de Lyside ou de Camille... Lyside, cependant, trouve moyen de faire savoir a son ancien
soupirant qu'elle ne I'a pas oublié. Les deux sceurs lui offrent alors en gage d'amour l'une, un bracelet,
et l'autre, une fleur. La subtilité de l'intrigue réside en ceci qu'Henri, ne sachant pas vers laquelle des
deux sceurs se porte le caprice du duc, oscille dangereusement entre celle qu'il aime et celle qu'il feint
d'aimer. Et la situation s'aggrave encore lorsque Henri, pour complaire a son puissant seigneur, se
voit obligé de courtiser Nise, une cousine des deux sceurs. Quand le duc (qui est épris de Camille)
apprend que la jeune fille ne pense qu'a Henri, il se venge d'une fagon bien agréable pour son rival en
I'obligeant a épouser Lyside.



Commentaire

La piéce évoque la vie galante en Espagne au temps de Philippe IV avec une puissance, une poesie,
que seul devait surpasser Lope de Vega dans ‘Les bizarreries de Bélise”.

1633
“La vida es sueno”
“La vie est un songe”

Drame

Un horoscope a prédit a Basile, roi de Pologne, savant et astrologue, que son fils, Sigismond, étant
affligé d’une nature malfaisante et perfide, le détrbnerait par la violence, et deviendrait un tyran
sanguinaire. A sa naissance, il causa la mort de sa mére, et Basile le fit emprisonner secrétement et
enchainer dans une tour, loin de tout contact avec le monde.

Cependant, aprés quelques années, le roi, qui veut abdiquer et qui est pris de remords, révele a la
cour l'existence de son fils caché, et, cherchant a vérifier la vérité de la prédiction, veut tenter une
expérience : il lui rendra sa liberté, le fera venir au palais, ou il regnera un jour ; s'il dépasse alors son
destin, s'il vainc «ses mauvais instincts», il gardera la couronne ; sinon, il retournera en prison a
jamais. Il libere donc Sigismond, sans que celui-ci s'en rende compte, grace une potion soporifique.
Quand le jeune prince se réveille dans une chambre du palais, et quil apprend a quelle
expérimentation il fut soumis dés sa naissance, il se révele ce que son pére, savant fou et
manipulateur, a fait de lui, c’est-a-dire un monstre. Il s’abandonne a ses plus méprisables instincts,
commet une série d’actes violents et répréhensibles, tente de chasser son pére qui le fait donc
endormir et reconduire dans la tour.

A son réveil, il se demande s'il a vécu ou révé, et Clothalde, son précepteur et gedlier, lui fait croire
qu'il a révé sa royauté d'un jour. Cependant, une insurrection légitimiste le délivre. Devenu roi, a
nouveau maitre de ses actes mais craignant de voir s’évanouir 'enchantement, il se montre, contre
toute attente, un souverain vertueux, pardonne a son péere et a tous ses ennemis, converti désormais
au bien parce que «toute fortune humaine passe comme un songe».

Commentaire

Dans ce drame violent et tourmenté qui est historiquement et esthétiguement baroque, prennent
corps de grandes questions politiques, psychologiques et philosophiques.

On y voit un conflit cedipien entre le fils et le pére, le premier terrassant le second mais dépassant ce
conflit en pardonnant, permettant ainsi a I'étre humain d’émerger de la béte.

Calderon opposa la superstition qu’incarne I'astrologue Basile, qui soumet le destin de son fils a la
dictée des astres, et la raison qu’incarne Sigismond, le seul personnage de la piéce qui soit adepte de
Copernic, le seul a chercher sa vérité entre le dogme et le doute, et qui surmonte la prédestination
astrale a laquelle il fut arbitrairement soumis.

La piéce offre donc une admirable méditation sur le théme du libre arbitre. Condamné d'avance, sans
appel, Sigismond est I'image de la misére humaine : borné dans sa nature, infini dans ses vceux, son
grand crime étant d'étre né. Dieu tombé qui se souvient des cieux, nouveau Prométhée, Titan révolté
contre un injuste Ciel qui punit sans qu'on en sache la raison, il sent son infini limité par sa caduciteé.
Mais, apres cette épreuve initiatique, il est revenu des illusions du pouvoir, du désir, de I'amour, et il
surmonte, par son libre arbitre, le déterminisme auquel il avait été arbitrairement soumis. Ainsi, il
triomphe des autres et de lui en s’émancipant du paraitre et de ses vanités. Une legon de sagesse
peut étre dégagée : il faut a la fois conquérir sa liberté et en maitriser I'effervescence.

Le dualisme du Créateur et de la créature, qui s'imposait a I'auteur espagnol, est illustré par ce pére
qui soumet le destin de son fils & la dictée des astres. Il est le représentant du grand manipulateur du
Théatre du Monde qu’est Dieu au regard duquel, unique réalité ferme et constante, les certitudes



humaines ne sont que des illusions. L’insistance sur le caractére éphémeére de I'existence doit inciter
a se tourner vers le divin comme ultime recours.

La piéce pose aussi le probléme du pouvoir et de la raison d’Etat, présente un plaidoyer enthousiaste
pour le droit de contester la loi politigue : «Mais quand un ordre est inique doit-on si aveuglément
exécuter froidement l'injuste loi tyrannique?» - «Une scélérate loi n’est pas alibi du crime : la révolte
est légitime, c’est la morale et le droit» affirme Sigismond.

Le titre de la piece indique bien la parenté entre la vie et le songe, ce superbe texte philosophique
éveillant la question, posée depuis le mythe de la caverne dans “La république" de Platon, sur la
réalité respective de la vie révée et de la vie vécue, qu’on retrouva chez Descartes : «Et m'arrétant sur
cette pensée, je vois si manifestement qu'il n'y a point d'indices concluants, ni de marques assez
certaines par ou l'on puisse distinguer nettement la veille d'avec le sommeil, que j'en suis tout étonné ;
et mon étonnement est tel, qu'il est presque capable de me persuader que je dors. (“Premiére
méditation”), qui hanta les poétes romantiques et qui apparait encore chez Beckett : «Est-ce que jai
dormi pendant que les autres souffraient? Est-ce que je dors en ce moment? Demain, quand je croirai
me réveiller, que dirais-je de cette journée? Moi aussi, un autre me regarde, en se disant : il dort, il ne
sait pas qu'il dort.» (“En attendant Godot”)

De 13, on aboutit a l'inquiétude métaphysique sur la réalité du monde d’ici-bas qui n'est peut-étre
qu'un songe, par rapport a une vie réelle qui se passerait dans I'au-dela, inquiétude que Shakespeare
déja avait prétée a Hamlet : «Voila la question : quels réves viendront quand nous aurons quitté cette
carcasse?»

D’autre part, cette piéce a I'ordonnance a la fois rigoureuse et subtile est, pour les gens de thééatre,
une représentation de leur activité, car I'hésitation entre la vie et le songe est celle méme entre la
réalité et la fiction. L'idée du double est omniprésente, chaque personnage possédant en quelque
sorte une autre version de lui-méme, sur un registre différent, et comme une projection de ses propres
virtualités objectivée par la représentation théatrale. Aussi la piéce hante-t-elle depuis le XVlle siécle
les gens de théatre parce que l'illusion d'avoir été est beaucoup plus grande au théatre du fait de son
c6té éphémere.

La piece, chef-d'ceuvre du théatre de Calderon et du barogue espagnol, en mélant onirisme, politique,
honneur et morale, des thémes qui résonnent fort quatre siécles aprés son écriture, apparait d’'une
modernité et d'une actualité frappantes, est considérée comme l'une des plus belles du répertoire
mondial.

En 2019, sous le titre “La vie est un réve”, la piéce fut jouée par le “Théatre du peuple”, a Bussang,
lieu connu pour son fond de scéne ouvert sur une forét vosgienne, décor naturel qui invite au réve, qui
donne une puissance particuliére a cette piéce onirique, vivante et dynamique. La mise en scéne de
Jean-Yves Ruff a été pensée sur mesure pour ce lieu hors du commun.

Vers 1633
“La devocion de la cruz”
“La dévotion a la croix”

«Comedia de santos»

Devenu homicide puis brigand aprés la mort de Lisardo, frére de sa fiancée, Julia, qu'il a provoqué en
duel, Eusebio est poursuivi par le pere de celle-ci, Curzio. Au cours du combat qui les oppose, Curzio
reconnait, sur la poitrine d’Eusebio, le signe de la croix qui s’y est trouvé tracé au jour de sa
naissance, signe qui lui prouve qu’il est son propre fils. Le jeune homme meurt, mais un moine, qui lui
devait la vie et qui a entendu son appel, 'exhume, le ressuscite, 'absout puis le remet en terre. Ainsi,
le pécheur sera sauvé.



Commentaire

La « comedia de santos » était une piece a caractére hagiographique.
En 1953, la piéce fut traduite et adaptée par Camus.

1634
“La cena del rey Balthazar”
“Le festin du roi Balthazar”

Auto sacramentale

Le roi de Babylone, Balthazar, décide un jour d’épouser Idolatrie. Scandalisé par de telles noces, le
prophéte hébreu Daniel vient le trouver, le sermonne, I'engage a quitter au plus t6t la voie du péché.
Hélas, peine perdue ! La Mort survient pour punir I'idolatre. Toutefois, Daniel demande a la Mort de
surseoir a son entreprise. Le drame se poursuit au milieu d’apparitions miraculeuses et symboliques
ou on voit Daniel en lutte avec la Mort. Il incarne la miséricorde divine, le régne de la grace, tandis
que la Mort représente le Dieu vengeur des Hébreux. Vient ensuite la scéne du banquet sacrilége, et
I'apparition des trois paroles mystérieuses que Daniel seul est capable d’expliquer. Terrifié, Balthazar
prend la fuite ; la Mort le poursuit, tandis que la table du banquet se change en autel portant le calice
et 'hostie. Finalement, I'ldolatre se convertit et s’approche de la sainte table.

Commentaire

Les «auto sacramentales» étaient de courtes piéces en un acte allégorigues et religieuses, analogues
aux anciens mysteres, dont les personnages, s’ils incarnaient les vices et les vertus, n’en étaient pas
moins doués d’'une étonnante vérité. Elles ont servi a Calderon de la Barca a illustrer l'idéologie de la
Contre-Réforme.

Cet «auto sacramental» est I'un des plus caractéristiques de tous ceux que nous connaissons. ||
arrive a son dénouement sans avoir recours aux artifices habituels ; en outre, il se garde de sacrifier
toute vraisemblance. Ce banquet sacrilege qui se transforme en repas eucharistique est une véritable
trouvaille, et la scéne produit un grand effet sur le spectateur. De tout point, la fin couronne I'ceuvre.
C’est dire qu’elle répond pleinement & son dessein religieux.

En 1634, le roi Philippe IV, ayant remarqué son talent, appela Calderon de la Barca a la cour, le
combla de faveurs et de distinctions, et fournit aux dépenses nécessaires pour la représentation de
ses pieces. En 1635, aprés la mort de Lope de Vega, il devint le dramaturge officiel du roi et
'ordonnateur des fétes de la cour.

En 1635, des pieces de Calderon de la Barca furent jouées a I'occasion de I'inauguration du palais
royal du Buen Retiro, a Madrid :

1635
“El medico de su honra”
“Le médecin de son honneur”

Drame

Ayant surpris sa femme a écrire une lettre a l'infant, frére du roi, don Gutierre, qui la soupgonne
d’adultere, qui se sent déshonoré mais ne peut chétier le coupable présumé, décide de tuer sa femme
pour laver I'affront. Il lui donne la mort en la faisant saigner jusqu’a épuisement. Le roi don Pedro, qui
se refuse a imputer cette mort a I'incapacité du médecin, propose a don Gutierre la main d’une autre



femme, dofa Leonor, prenant soin de la prévenir du sort qui I'attend si elle devient a son tour infidele,
sort qu’elle accepte fiérement.

Commentaire

Cette tragédie domestique exalte 'amour fou, 'honneur et les valeurs chevaleresques. C’est 'un des
drames de I'honneur de Calderon de la Barca les plus connus. Mais ce conte noir, cette “’Princesse de
Cleves” horrifigue ou la loi du sang devient une abstraction implacable, est un cas extréme qu’il faut
bien se garder de prendre pour un reflet des coutumes de I'époque car de telles pratiques étaient
largement condamnées par les autorités civiles et religieuses. Calderon a voulu dénoncer sans
ambages une conception absurde de la respectabilité sociale. Les personnages montrent une
candeur et une noblesse ombrageuse. La piece est empreinte d’étrangeté, d’exces, de sévérité et
d’effroi.

En 1844, I'écrivain francais Hippolyte Lucas en donna une imitation dans sa piéce ‘Le médecin de
son honneur”, drame en trois actes et en vers.

En 2007, elle fut retraduite et reprise par le comédien et metteur en scéne Hervé Petit.

1635
“’El mayor monstruo, los celos”
“Jalousie, le plus grand des maux”

Tragédie en trois actes

Un astrologue a prédit a Marjene, la femme d’Hérode, tétrarque de Jérusalem, qu'elle sera la victime
du plus grand «monstre du monde» et que son mari sera «homicide envers ce qu'il aime le plus au
monde». L'instrument de ces événements sera un poignard que le tétrarque, sans beaucoup croire a
la prédiction, jette dans la mer. Mais, en tombant, le poignard blesse miraculeusement un courtisan.
Le tétrarque aime sa femme a la folie, et voudrait conquérir pour elle le monde entier (il dit & un ami :
«Tu diras que c'est de la folie, mais I'amour, quand il n'‘est pas de la folie, n'est pas de I'amour»). Il
confie donc a sa femme ce poignard qui, selon la prophétie, devrait étre l'instrument de sa mort ; ainsi
elle sera la maitresse de sa propre vie. Comme Octave a vaincu Antoine, dont Hérode était I'allié,
celui-ci est contraint de se rendre au vainqueur. Mais que ne voit-il pas entre les mains d'Octave? Un
portrait de Marjene, que ce dernier croyait morte, et qui I'a séduit. Dans un acces de jalousie, le
tétrarque essaie de tuer le vainqueur, mais il échoue dans sa tentative, et le voici conduit en prison
avec son fidele courtisan, Philippe. La, il attend la mort. Mais la pensée que I'aimée puisse appartenir
a quelqu'un d'autre accable Hérode plus que le péril qui le menace. «ll n'y a pas d'amant ou de mari
qui ne préfére savoir sa femme morte qu'appartenant a un autre.» Il donne une lettre a Philippe, dans
laquelle il ordonne que, a la nouvelle de sa mort, Marjene soit tuée. Philippe s'enfuit de la prison sans
avoir l'intention d'exécuter un ordre aussi féroce. La lettre tombe par hasard entre les mains de
Marjene, qui ne sait comment expliquer tant de cruauté. Octave, a son arrivée a Jérusalem, reconnait
en Marjene la femme au portrait, et accueille d'une maniére chevaleresque sa priere pour le salut
d’'Hérode. Mais Marjene n'a sauvé Hérode que pour lui laisser accomplir sa vengeance ; en effet, ils
vivront l'un prés de l'autre, mais elle lui sera indifférente. Marjene s'enferme dans une triste solitude
et, croyant toujours a la sinistre prophétie, fait chanter des chansons funébres. Octave, qui, par suite
d'un malentendu, croit que la vie de Marjene est menacée par le tétrarque, vient a son secours ; il est
surpris par Hérode qui, dans un accés de jalousie, veut le tuer ; mais, dans l'obscurité, il frappe
Marjene avec le poignard fatal qu'elle a laissé : elle n'a donc pas été tuée par lui, mais par la jalousie,
«le plus grand monstre du monde».



Commentaire

Ce résumé ne tient pas compte des incidents dont s'agrémente l'action principale, action assez
artificielle en soi, bien que la prophétie, qui commande toute la piéce, contribue a faire peser sur
l'ceuvre une atmosphére de fatalité convenant parfaitement a la personne du tétrarque, qui est
aveuglé par ses réves de domination universelle et par sa jalousie délirante, comme le sont toutes les
passions démesurées, mais si humaines par ailleurs. Les expressions barogues, tres audacieuses, ne
sont pas toujours convaincantes, mais expriment souvent fort bien I'exaltation qui nait de certains
sentiments.

Le sujet est tiré de ‘“La guerre des Juifs” de Flavius-Joséphe.

La piéce est connue aussi sous les titres de “El tetrarca de Jerusalem” et “El mayor monstruo del
mundo”.

Vers 1636
“’Los dos amantes del cielo”
“Les deux amants du ciel”

Comédie en trois actes et en vers

Crisanto, fils de Polemio, gouverneur de Rome sous le régne de l'empereur Numérien, est
violemment partagé entre deux sentiments contraires, alors qu'il s'efforce de comprendre par lui-
méme le mystére de la Sainte Trinité : I'un de ces sentiments est paien ; l'autre, chrétien. Son pére
I'exhorte a jouir des privileges et des plaisirs que lui offre sa noble condition, et le confie a son cousin,
Claudio, qui le conduit dans le bois ou se trouve le temple de Diane. La, Crisanto est charmé par le
chant de Nisida qui a mis en musique les vers de Cinzia ; puis il rencontre et tombe amoureux de
Daria, jeune fille d'une merveilleuse beauté, mais hautaine et cruelle, imbue du mythe paien de sa
grace mortelle, qui exige la mort pour celui qui prétend a son amour. Mais voici que Crisanto
rencontre Carpoforo qui conduit, a travers le désert, les chrétiens chassés par Polemio. Mais, alors
gue Carpoforo révele au jeune homme le mystére de la Sainte Trinité, les gardes de Polemio
surviennent et arrétent Crisanto ; Carpoforo disparait grace a un enchantement divin. Polemio fait
apposer une affiche dans laguelle il offre richesses et récompenses, et méme la main de son fils s'il
s'agit d'une dame, a celui qui libérera I'esprit de Crisanto de la sorcellerie chrétienne dont il le croit
victime. Les trois jeunes filles du Temple se présentent : Nisida essaie de le charmer par la musique
de son chant, et Cinzia par des poémes. Mais Dieu intervient, rompt le double enchantement de la
voix et de I'esprit, et plonge Crisanto dans une profonde Iéthargie. C'est alors que se présente Daria,
et avec elle commence la lutte entre la beauté mortelle et la vérité chrétienne. Cette derniere a déja
conquis I'ame de Crisanto, grace a Carpoforo qui, sous les traits d'un médecin athénien, a offert a
Polemio de guérir son fils. La lutte entre Vénus et Dieu, qui est invisible, s'achéve par la conversion de
Daria, qui a été bouleversée d'entendre Carpoforo s'écrier, avant d'avoir la téte tranchée : «Ame,
recherche Celui qui meurt par amour pour toi» ; ce cri étant une réplique, sur le plan spirituel, de la
cruelle exigence paienne de la femme qui va jusqu'a demander & son amant de se sacrifier. Les deux
jeunes gens finissent par s'évader ainsi que Dieu le veut, I'un de la prison d'Etat, I'autre du lupanar ou
Polemio I'avait enfermée. Une lionne guide alors Daria a la caverne de Carpoforo. La, Polemio les fait
mourir tous deux, et les précipite dans un gouffre. Il se produit & ce moment mille prodiges de la
nature qui est indignée. Un ange descend du ciel, et ferme la caverne avec un rocher. Ainsi la foi finit
par se concilier avec le véritable amour sous l'influence du désaccord terrestre et du sacrifice
commun, puisque les deux jeunes gens convertis sont devenus les «deux amants du ciel».

Commentaire

La piece fait partie des drames de Calderon ayant pour sujet des légendes religieuses. Son
mysticisme s'exprima ici sous une forme légére et musicale quand il traduisit I'aspect sensible de la



grace humaine et terrestre, et avec une douceur prenante quand il toucha a la vérité secréte de
I'esprit invisible. Bien que cette ceuvre ne soit pas exempte d'une certaine stylisation et de la volonté
de tout peindre sous des couleurs idéales et allégoriques, Calderon a su cependant éviter le
prodigieux et toute superstition, et conférer a sa piéce un accent d'authentique spiritualité. Le conflit
entre le paganisme et le christianisme finit par s'intégrer tout naturellement a I'ordre harmonieux de la
poésie. L'auteur a exprimé avec un égal bonheur le rythme, la richesse des images, la grace du chant,
et fait coexister I'esprit paien et le miracle de la foi dans I'amour divin.

On a pu prétendre que Corneille s'était inspiré de cette comédie pour écrire “Théodora”.

1637
“’A secreto agravio, secreta venganza”
“A outrage secret, vengeance secréte”

Drame en trois actes

Le Portugais Lope de Aimeida épouse Leonor, une Castillane qui pleure encore la mort de son fiancé,
Luis. Or il n'est pas mort. A son retour, il trouve Leonor mariée, et, désespéré, il ne songe plus qu'a la
reconquérir, dat-il y perdre la vie. Lope, qui aime sa femme d'un amour taciturne et sans joie, décide
de participer a I'expédition qu'organise le roi Sébastien contre les Maures d'Afrique, non sans
remarquer que Leonor se résigne trop facilement a ce projet. Lope parti, Luis supplie Leonor de
I'entendre, et elle le recoit chez elle. Mais Lope reparait soudain : pour justifier sa présence, Luis, qui
pour Lope est un inconnu, affirme étre entré par hasard sous ce toit, afin d'échapper a la poursuite
d'un ennemi. Cependant, Lope congoit certains soupgons ; il n'en laisse toutefois rien paraitre, et ne
cherche pas a approfondir le mystére. Mais un de ses amis, Juan, croit devoir lui faire part de ses
propres inquiétudes concernant la conduite de Leonor : point n'est besoin, dit-il, de rendre public, par
une vengeance éclatante, un affront resté secret. Et Lope «supporte, dissimule et se tait». Mais, un
jour, il surprend Luis porteur d'une lettre de Leonor : celle-ci lui fixe un rendez-vous, au cours dugquel
la jeune femme avait l'intention de congédier définitivement son ex-fiancé. Profitant d'une promenade
en barque, Lope se débarrasse de son rival, dont il attribue la mort a un accident. Puis il incendie la
villa dans laquelle Leonor avait donné rendez-vous a Luis, et en sort «a moitié nu, portant dans ses
bras le cadavre de Leonor». Puis il pleure en public la perte de sa femme, mélant & des larmes
mensongeres celles, authentiques, d'un regret cuisant. Mis au courant du drame, le roi approuve
I'action du gentilhomme, qui était destinée a venger son honneur au mépris de ses affections les plus
cheres.

Commentaire

La piece fut jugée immorale, inhumaine : elle n'en est pas moins d'une rare et sobre puissance.

Le mélancolique personnage de Leonor est traité avec une poésie touchante ; la jeune femme est
déchirée entre son devoir d'épouse et son estime pour Lope d'une part, et, de I'autre, par son amour
pour Luis, qui personnifie & ses yeux ses espoirs perdus, sa patrie lointaine. Comme elle est
vertueuse, les supplications passionnées de Luis et la crainte de provoquer, par un refus trop brutal,
le suicide de celui qu'elle aime la poussent a ne pas interrompre toute relation avec lui. Le destin la
frappe au moment méme ou elle croit avoir tout oublié.

Lope, de son c6té, aime Leonor d'un amour sincére ; mais, plus encore que par la jalousie, son acte
lui est dicté par le souci de son honneur, plus précieux a ses yeux que la vie elle-méme, la piéce étant
aussi un drame de I'honneur. L'orgueil national entre également en jeu, car le gentilhomme tient
pardessus tout a I'estime de son roi et de ses pairs. Sa haute figure domine la piece.

Certains passages, joyeux ou pittoresques, forment un savant contraste avec I'ensemble, fort sombre,
du drame qui est I'un des chefs-d'ceuvre de Calderon et de la littérature baroque.




1637
“‘No hay burlas con amor”
“On ne badine pas avec I'amour”

Comédie
Une fille, Béatrix, se flatte de savoir le grec et le latin, et de mépriser I'amour ; sa sceur cadette,
Léonor, aime la simplicité traditionnelle. Laquelle des deux épousera Don Luis, fils de Don Diégo?
«Qu'une femme sache filer, coudre et repasser, elle n'a pas besoin de savoir la grammaire ni de faire
des vers», déclare Don Diégo.

Commentaire

Don Diégo est un précurseur de Chrysale, le personnage des “Femmes savantes” de Moliére qui
s’est d'ailleurs inspiré de la piéce.

1637
“El magico prodigioso”
“Le magicien prodigieux”

Comédie dramatique en trois actes en vers

A I'époque de 'empire romain, au llle siécle, Cyprien, jeune étudiant d'Antioche, en lisant un passage
plutét obscur de Pline I'Ancien, est sur le point d'accéder a l'intuition du vrai Dieu. Il en discute avec
un voyageur qui est nul autre que le diable qui s'efforce d'éteindre la lumiére qui est en train de se
faire dans son esprit. Devant I'échec de sa dialectique, comme, dans le méme temps, il s'attaque a
I'inébranlable vertu de la jeune et belle chrétienne Justine, il pense perdre le jeune homme en le
mettant en contact avec elle. Comme il a deux amis qui se disputent les faveurs de la jeune
récalcitrante, pour éviter les effets funestes que peut avoir leur rivalité, il s'offre comme intermédiaire
entre eux et la jeune fille. Sa beauté opére instantanément un changement radical chez lui qui, au lieu
de plaider la cause de ses amis, balbutie une confuse déclaration d'amour. Justine le repousse
comme elle a repoussé tous les autres. Pour réussir a la séduire, Cyprien se laisse tenter par un
magicien qu’il rencontre, qui est évidemment encore une fois le diable, et il lui vend son ame afin
d’acquérir la magie qui lui donnera le pouvoir de séduction. Mais il est finalement sauvé par son «libre
arbitre».

Commentaire

Cette comédie vouée a I'édification morale s'inspire d'une légende trés répandue et contenue dans
divers “Flos sanctorum” (recueils de vies de saints). Mais son modeéle théatral est a rechercher dans
“L’esclave du démon” d’Antonio Mira de Amescua. On peut considérer aussi gu’elle puise son sujet
dans I'histoire de Faust, que I'auteur appliqua a des martyrs de la foi chrétienne a I'époque de I'empire
romain, car Cyprien est le futur saint Cyprien, et Justine la future saint Justine.

On en connait deux versions par Calderon de la Barca ; la premiére, composée pour les fétes du
«Corpus» a Yepes (Toléde) en 1637, se rapproche beaucoup du modeéle ; la seconde, comprise dans
la “Parte XX de comedias varias nunca impresas, compuestas por los mejores ingenios de Espafia”,
publiée & Madrid en 1663, s'en détache quelque peu.

C’est une des ceuvres phares de la dramaturgie du Siecle d'or espagnol.

10



En 1637, Calderon de la Barca devint chevalier de l'ordre de Saint-Jacques, aprés quelques
difficultés, I'emploi de son pére le rendant indigne de recevoir I'habit de chevalier ; il dut obtenir de
Rome une dispense.

Vers 1637
“Heraclio” ou “’La famosa comedia”
ou “En esta vidatodo es verdad y todo mentira”
“Héraclius”

Tragédie

Dans I'Empire romain d'Orient, au Vllle siécle aprés J.-C., un usurpateur s'empare du pouvoir en
exterminant les héritiers méles de I'empereur. Un nourrisson, Héraclius, a toutefois survécu, grace a
une substitution d'identité, et passe désormais pour le fils du tyran. Une seconde substitution fait
passer le véritable fils du tyran pour le fils de I'impératrice de Constantinople. Vingt ans plus tard, les
deux hommes croient tous deux étre I'héritier l1égitime du tréne, et affrontent celui dont ils ne savent
plus s'il est leur pére ou un ennemi.

Commentaire

La complexité de lintrigue, quoigue reposant sur une double substitution d'enfants, n'a rien de
mélodramatique. Si elle plonge les spectateurs, a la suite des personnages, dans la plus totale
confusion, elle n’a pas été recherchée par Calderon, et les erreurs d'identité sont tout le contraire de
gratuites : il voulait faire réfléchir sur la question, cruciale au XVlle siécle, de l'ambiguité des
apparences. Ensuite, les incertitudes sur l'identité, outre les possibilités qu'elles offraient en situations
profondément pathétiques, en liant étroitement la quéte de l'identité du héros et les questions de
|égitimité politique et d'amour princier, permettaient de montrer comment I'héroisme véritable permet
de faire la différence entre un vrai et un faux monarque, comment l'essence finit toujours par
transparaitre sous I'ambiguité des apparences. “Héraclio” s'inscrit dans une vaste réflexion sur la
place de I'étre humain dans le grand théatre du monde. Cette tragédie cristallise une réflexion sur la
nature de la personne royale. De 1a, cette quéte désespérée de la confirmation que l'apparence
(héroique, donc royale) est conforme a I'essence. Mais la piéce n'a rien de l'illustration d'une these :
elle est puissante et lyrique, violente et pathétique, pleine de coups de thééatre.

Voltaire traduisit la piéce pour savoir si Corneille, auteur de “Héraclius, empereur d’Orient” (1647),
avait pu s’inspirer de celle de Calderon de la Barca : il conclut qu’elle était trop invraisemblable pour
que cela fat possible, qu’il aurait pu a la rigueur lui donner l'idée de quelques situations pleines
d'intérét et de pathétique.

Vers 1639
“’Los cabellos de Absalon”
“Les cheveux d’Absalon”

«Comedia de santos»

En 1640 et 1641, Calderon de la Barca s'engagea comme simple soldat, n‘en continuant pas moins a
écrire des pieces au milieu des camps. Il participa aux campagnes contre la rébellion des Catalans et
y fut blessé a la main. Son expérience militaire s'arréta la.

Il revint au thééatre avec :

11



Entre 1640 et 1650
“El alcalde de Zalamea”
“L’alcade de Zalamea”

Tragédie en trois actes

Atteint dans son honneur par un capitaine qui a enlevé, violé et abandonné sa fille, le premier
magistrat d’un village, Pedro Crespo, dans un sursaut de dignité, condamne I'offenseur au garrot, non
sans avoir tenté d’obtenir réparation par une proposition de mariage. Le roi d’Espagne approuve son
jugement

Commentaire

Cette piéce, qui constitue I'exemple parfait d’'un drame rural centré sur une affaire d’honneur, a été
inspirée de Lope de Vega. Calderon y condensait toutes les vertus du grand théatre du Siécle d’or
espagnol.

La piece fut imitée par Collot-d'Herbois dans “’Le paysan magistrat”.

Vers 1645
“El gran teatro del mundo”
“Le grand théétre du monde”

Auto sacramental en un acte et en vers

L’Auteur invite le Monde a lui préparer un spectacle dont lui-méme choisira les acteurs. Tandis que le
Monde organise la scéne, l'auteur appelle sept personnages, et leur distribue leurs réles. L'un sera le
Riche, un autre, le Roli, et les autres respectivement le Paysan, le Mendiant, la Beauté, la Prudence et
I'Enfant. Le Paysan et le Mendiant rechignent a accepter leur réle ; quant a I'Enfant, qui n'a rien a faire
si ce n'est a mourir avant de naitre, il fait remarquer que son personnage n'a vraiment pas besoin
d'étre étudié. La sceéne et le décor sont préts : ce dernier se compose de deux portes, sur l'une est
inscrit le mot «Berceau», sur l'autre le mot «Tombe». Une fois que le Monde, qui est a la fois
costumier et régisseur, a distribué tout le matériel, le spectacle commence. Les personnages
voudraient répéter, mais le Monde leur enjoint d'improviser. Les personnages sortent alors I'un aprés
l'autre du Berceau, et guidés simplement par une voix mystérieuse qui leur dit : «Aime ton prochain
comme toi-méme ; fais le bien parce que Dieu est Dieu», ils improvisent leurs roles respectifs : le
Riche fait ripaille, le Paysan travaille et proteste, le Roi s'enorgueillit de sa puissance, la Beauté
s'exalte de sa perfection, le Mendiant demande vainement la charité, la Prudence s'affirme... Le
spectacle est une répétition et un concours : lorsqu'un personnage a suffisamment manifesté ses
qualités, le Monde le fait sortir de scéne par la porte noire de la Tombe. Le spectacle fini, I'Auteur
convoque ses personnages pour leur distribuer recompenses et punitions : la Prudence et le Mendiant
qui ont joué honorablement leur réle sont accueillis a la table eucharistique, et ont droit & la béatitude ;
le Roi, la Beauté et le Paysan iront au Purgatoire ; I'Enfant, qui n'est pas né, ira aux Limbes, et le
Riche en Enfer.

Commentaire

L'allégorie est assez transparente, et I'était plus encore pour les contemporains de Calderon, habitués
a considérer le probléeme de la grace comme un probléme de passionnante actualité. L'improvisation
sur un théme symbolise le libre arbitre humain qui peut, en union avec la grace suffisante, don de
Dieu (dans I'«auto sacramental», elle est représentée par la voix conseillére), créer la grace efficace,
et obtenir ainsi le salut, tout au moins d'aprés la doctrine du jésuite Luis de Molina [il fut I'un des plus

12



célebres théologiens espagnols du XVle siécle, a l'origine d'une théorie particuliere des relations entre
la grace divine et la liberté humaine qui est depuis appelée «molinisme»] que Calderon épousait. Il
faut remarquer la grande habileté avec laquelle il a su concrétiser les concepts théologiques et le
comigue avec lequel il a représenté les personnages du Mendiant et du Paysan.

L'«auto sacramental» de Calderon fut, en 1922, repris par le poéte autrichien Hugo von Hofmannsthal
(1874-1929) dans son «mystére» : “Das Salzburger grosse Welltheater” (“Le Grand Théatre du
monde de Salzbourg”).

Alors que la vie privée de Calderon de la Barca demeure peu connue, on sait que lui est né vers
1647, d'une mere dont on ignore tout, un fils naturel, nommé comme lui Pedro, qui mourut & peine dix
ans plus tard.

En 1651, parvenu a la maturité, aspirant a une vie ascétique apres les embrasements passionnels
d'une jeunesse turbulente, il fut ordonné prétre, et reconnut alors avoir eu ce fils, qu'il lui était arrivé
auparavant de présenter comme son neveu. A partir de cette date commenca pour le dramaturge une
vie de retraite, sa «biographie du silence». Un temps chapelain a I'église “Reyes Nuevos” a Toléde, il
s'en retourna a Madrid en raison de problemes de santé. Cessant d'écrire directement pour les
«corrales» (théatres populaires) comme dans sa premiére épogue, il se consacra exclusivement a la
composition d'«autos sacramentales» (au nombre d’environ quatre-vingt) et de divertissements pour
la cour, des comédies mythologiques a I'écriture élégante et a la mise en scene brillante :

1660
“Comedia famosa de Eco y Narciso”
“Echo et Narcisse”

«Zarzuela»

Alors gu’il chasse, le berger Antaeus capture Liriope, une étrange créature vétue de peaux de bétes,
et 'apporte, comme un trophée, & Echo, une belle jeune fille dont il est amoureux. Liriope raconte
gu’un magicien a prophétisé que son fils, Narcisse, mourrait a cause «d’'une voix et dune beauté» ;
de ce fait, elle I'a élevé dans une caverne, loin de la société. Pour retrouver son fils, elle demande
maintenant a chacun de chanter, pour le faire apparaitre. Quand cela a lieu, il s’éprend alors de la
voix d’Echo ; mais, par obéissance a sa mére, il 'abandonne, et erre dans les montagnes. Liriope
prive Echo de 'usage normal de sa voix.

Parcourant les montagnes, Echo trouve Narcisse penché au-dessus de 'eau d’un étang, parlant &
limage. Echo veut lui répliquer, mais elle ne peut que répéter son dernier ou ses deux derniers mots.
Narcisse comprend gu’il n'y a pas une belle nymphe dans l'eau, et qu’il est tombé amoureux de sa
propre image ; il meurt, détruit par son amour de sa propre beauté, et par sa haine d’'une voix qui fait
écho a son désespoir. Il est changé en une fleur, et Echo devient de I'air quand un berger amoureux
essaie de 'embrasser.

En 1663, Calderon de la Barca fut nommé chapelain d’honneur du roi Philippe IV. Mais il ne s’éloigna
pas du théatre pour lequel il composa encore de nombreuses ceuvres :

13



1669
“La estatua de Prométeo”
“La statue de Prométhée”

Dans la mythologie grecque, Prométhée est un Titan. Il est surtout connu pour avoir créé les étres
humains a partir de restes de boue transformés en roches, ainsi que pour le vol du «savoir divin» (le
feu sacré de I'Olympe), qu'il cache dans une tige, et restitue aux humains aprés que Zeus, en colére
contre sa premiére ruse, le leur a retiré. Courroucé par sa nouvelle tromperie, Zeus le condamne a
étre attaché a un rocher sur le mont Caucase, son foie dévoré par I'Aigle du Caucase chaque jour, et
renaissant la nuit.

Calderon de la Barca transposa la Iégende dans un symbolisme philosophique plein de réminiscences
théologiques, mais animé tres souvent par un admirable lyrisme

Calderon de la Barca jouissait aupres du public d'une popularité durable, et des recueils de ses
ceuvres furent régulierement édités. En 1680, sa derniere piéce fut représentée au théatre du Buen
Retiro, devant le roi Charles II.

Le 25 mai 1681, il expira a Madrid, a I'dge de quatre-vingt-un ans.

* x %

Ainsi Calderon de la Barca a vécu presque tout un siécle, qu’on a appelé le «Siécle d’or», au cours
duquel 'Espagne passa d’un apogée d’'une splendeur indiscutée a une profonde décadence. Maniant
autant I'épée que la plume, il fut poete et soldat, guerrier et théologien, représentant bien un certain
idéal de l'aristocratie espagnole de ce temps.

Apres Lope de Vega, dont il fut I'héritier, il fut le plus grand auteur dramatique de la période baroque.
Sa production fut foisonnante et variée. On trouve chez lui beaucoup d'imagination et d'esprit, un rare
talent pour nouer et dénouer une intrigue, une poésie facile et harmonieuse, mais aussi beaucoup
d'exagération et de faux godt et les anachronismes les plus choquants ; de plus, il viole a chaque
instant les regles de l'art.

On évalue le nombre de ses pieces a pres de mille, mais on n'en a conservé qu’'une petite partie.
Elles se répartissent en comédies, drames, tragédies, «auto sacramentales» et divertissements de
cour.

Avec lui, la «comedia» espagnole atteignit des sommets de perfection car il élagua certains exces
dans la conduite de I'action en revenant a un meilleur respect des régles aristotéliciennes a propos
des unités de temps et de lieu. Les intrigues souvent complexes conduisent a exploiter des situations
récurrentes dans I'ensemble du répertoire (une jeune veuve aux prises avec des désirs
d’émancipation, un frére jaloux de 'honneur de sa sceur, une amie qui sait entretenir des quiproquos,
des jeux de femmes travesties, des scénes nocturnes, des couloirs secrets, des cachettes, des
sentiments feints), mais elles montrent une cohérence qui était absente dans les ceuvres de Lope de
Vega.

Les drames (dont sa piéce la plus célébre, “La vie est un songe”) et les tragédies étaient des piéces
historiques et morales.

Ses «auto sacramentales» atteignirent souvent une grandeur tragique inégalée depuis les Grecs : ce
qui, au départ, n’était qu’'un rituel liturgique devint un spectacle dramatique finement élaboré. Le
caractere doctrinal des thémes abordés se coula dans une forme allégorique, accompagnée
d’'intermédes («entremeses») et de pieces musicales. Il a conféré une définitive perfection a un genre
qui était en faveur dans le théatre espagnol depuis le Moyen Age.

Les divertissements de cour, commandes royales, furent des pieces lyriques agrémentées de
chorégraphies, des ceuvres baroques, intensément poétiques.

Il a également composé des poémes et les livrets de courtes pieces musicales, les «zarzuelas». Il
s'est aussi exercé dans plusieurs autres genres de poésies.

14



Il a surtout mis en scene les grands themes des Espagnols de son siécle : fidélité au roi, honneur
personnel, foi catholique et esprit chevaleresque, car jamais il ne remit en cause lidéologie
monarchiste et I'orthodoxie catholique. Mais son inquiétude philosophique fut réelle et sans parti pris.
Son théatre, s'il est bien enraciné dans la tradition dramatique espagnole, est 'un des plus puissants
du répertoire universel. Les romantiques l'ont fort exalté, tandis que, de nos jours, on considére
gu’avec lui s’inventa quelque chose du théatre moderne.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com

15


http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

