
 1 

 
 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
les textes théoriques d’André BRETON 

écrivain français (1896-1966) 
 

textes seuls ou recueils,  
ils sont présentés  

selon l’ordre chronologique de leur production. 
 

À la fin est tentée une synthèse (pages 71-80). 
 
 

 
Bonne lecture !  

 
_________________________________________________________________________________ 

 
17 novembre 1922 

‘’Caractère de l'évolution moderne et de ce qui en participe’’ 
 

Conférence 
 

Après avoir constaté : «Si ce ne sont pas les mouvements qui ont fait les hommes, il est bien rare que 
les plus remarquables de ceux-ci leur soient demeurés étrangers. Il y a là une force, assez 
mystérieuse d’ailleurs, hors de la soumission à laquelle je ne vois guère de salut, à une époque, pour 
l’esprit.», Breton déclara : «J'estime que le cubisme, le futurisme et Dada ne sont pas, à tout prendre, 
trois mouvements distincts et que tous trois participent d'un mouvement plus général dont nous ne 
connaissons encore précisément ni le sens ni l'amplitude. C'est la première fois peut-être que 
s'impose si fort en art un certain côté hors-la-loi que nous ne perdrons pas de vue en avançant Dada, 
sa négation insolente, son égalitarisme vexant, le caractère anarchique de sa protestation, son goût 
du scandale pour le scandale, enfin, toute son allure offensive, je n'ai pas besoin de vous dire de quel 
cœur longtemps j'y ai souscrit. Il n'y a qu'une chose qui puisse nous permettre de sortir, 
momentanément au moins, de cette affreuse cage dans laquelle nous nous débattons et ce quelque 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

chose, c'est la révolution, une révolution quelconque, aussi sanglante qu'on voudra, que j'appelle 
encore aujourd'hui de toutes mes forces. Tant pis si Dada n'a pas été cela, car vous comprenez bien 
que le reste m'importe peu. Il ne serait pas mauvais qu'on rétablît pour l'esprit les lois de la Terreur.» 
De plus, Breton systématisa sa pensée, dressa la liste des participants du surréalisme, définit sa 
place historique et littéraire, ses dettes et son devenir. 
_________________________________________________________________________________ 
 

5 février 1924 
“Les pas perdus” 

 
Recueil d’articles, de préfaces, de manifestes, de textes de conférences produits entre 1918 et 1923 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“La confession dédaigneuse” 
 
Dans ce texte autobiographique, sorte de préface qui donne la tonalité générale du recueil, Breton 
s'affirma «absolument incapable de prendre son parti du sort qui lui est fait». Il indiqua l’importance 
qu’eut pour lui la rencontre, à Nantes, en 1916, de Jacques Vaché, personnage de dandy nihiliste et 
suicidaire, qui avait la tranquille conviction de l'inutilité de toute action, devant lequel il connut un 
«coup de foudre» («Je sais que je n’appartiendrai à personne avec cet abandon»), car, grâce à son 
influence, il évita la tentation de devenir un poète, c'est-à-dire un littérateur professionnel. Il dit ne 
tenir pour rien la postérité, être partisan sans condition de «tout ce qui peut retarder le classement 
des êtres, des idées, en un mot entretenir l'équivoque» ; être prêt à «abandonner une idée par ami, 
un ami par idée». Il proclama : «Sans aucune affectation, je puis dire que le moindre de mes soucis 
est de me trouver conséquent avec moi-même.» Au passage, il nous apprend que Vaché n’avait pas 
de rapport sexuel avec la jeune Louise, avec laquelle il vivait rue du Beffroi, à Nantes : il lui baisait 
seulement la main, et «se contentait de dormir près d’elle, dans le même lit». 
C’est à cause de l’exemple de Vaché que le mouvement Dada, qui reniait l'œuvre d'art, et proclamait 
la nécessité d'un nihilisme de l’inessentiel, était bientôt apparu à Breton comme un conformisme, le 
pire, celui de l'anticonformisme, enfermé dans son immobilisme et son folklore. Récusant cette 
négation de tout prônée par Tzara, il défendait l'idée et l'émotion (qui allaient être les deux mots clés 
de sa définition du surréalisme).  
Il révéla son besoin du «merveilleux» qui naît de l'inattendu des rencontres, de la multiplicité des 
coïncidences entre deux destinées. Il insista sur la disponibilité à garder envers cette source de féerie 
: ‘’Chaque nuit, je laissais grande ouverte la porte de la chambre que j'occupais à l'hôtel dans l'espoir 
de m'éveiller enfin au côté d'une compagne que je n'eusse pas choisie.» 
Il affirma aussi son goût de l'espace urbain : «La rue que je croyais seule capable de livrer à ma vie 
ses surprenants détours, la rue avec ses inquiétudes et ses regards était mon véritable élément : j'y 
prenais comme nulle part ailleurs le vent de l'éventuel.» 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“Après Dada” 
 
Breton signifia : «Il ne sera pas dit que le dadaïsme aura servi à autre chose qu'à nous maintenir 
dans cet état de disponibilité parfaite où nous sommes et dont maintenant nous allons nous éloigner 
avec lucidité vers ce qui nous réclame !» Il affirma au passage que Tzara n'avait été pour rien dans 
l'invention du patronyme «Dada», montra que Picabia, Duchamp et Vaché avaient été des 
précurseurs suffisants pour que le mouvement parisien ne doive rien au Roumain. Duchamp 
d'ailleurs, celui qui «parvient le plus vite au point critique d'une idée» et s'en détache alors sans 
tarder, avait refusé son concours à l'une des expositions organisées par Tzara. Il reprocha à Dada 
«son omnipotence et sa tyrannie». 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 



 3 

‘’Les mots sans rides’’ 
 

Parlant des jeux auxquels se livraient les surréalistes pour laisser l'aléatoire et le fortuit se mêler de 
poésie, pour refuser d'opposer ce qui est sérieux et ce qui ne l'est pas, car, pour eux, il n'y avait rien 
de plus sérieux que le jeu, Breton écrivit : «Je prie le lecteur de s'en tenir provisoirement à ces 
premiers témoignages d'une activité qu'on ne soupçonnait pas encore. Nous sommes plusieurs à y 
attacher une importance extrême. Et qu'on comprenne bien que nous disons "jeux de mots" quand ce 
sont nos plus sûres raisons d'être qui sont en jeu. Les mots, du reste, ont fini de jouer. Les mots font 
l'amour.»  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
“Lâchez tout” 

 
Breton reprochait au dadaïsme sa modération, son conformisme profond, son antidialectisme aussi. 
Il résumait l’effervescence extraordinaire à laquelle il avait participé : «Nous fûmes ces gais 
terroristes, sentimentaux à peine plus qu'il était de saison, des garnements qui promettent.» Il 
affirmait son admiration pour Picabia. Il terminait par cet appel : 
  «Lâchez tout. 
  Lâchez Dada. 
  Lâchez votre femme, lâchez votre maîtresse. 
  Lâchez vos espérances et vos craintes. 
  Semez vos enfants au coin d'un bois. 
  Lâchez la proie pour l'ombre. 
  Lâchez au besoin une vie aisée, ce qu'on vous donne pour une situation d'avenir. 
  Partez sur les routes.» 
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“L'esprit nouveau” 
 

Breton relate une manifestation du «hasard objectif». Un jour, Aragon et lui avaient rencontré 
séparément, à quelques minutes d’intervalle, rue Bonaparte, dans le quartier Saint-Germain, «un 
véritable sphinx sous les traits d’une charmante jeune femme aux yeux immenses, allant d’un trottoir 
à l’autre, l'air désemparé, interroger les passants» ; frissonnante malgré la douceur de l'air, elle 
«regardait à chaque instant derrière elle, bien que vraisemblablement elle n'attendît personne.» 
Breton la vit se laisser accoster par un homme immonde, puis le quitter, fort désorientée, pour 
aborder un autre passant non moins vulgaire, avec qui elle prit l'autobus. «Aragon […] semblait 
surtout avoir été frappé de la beauté de l’inconnue, Breton de sa mise très correcte, ce côté tellement 
"jeune fille qui sort d’un cours" avec on ne sait quoi dans le maintien d’extraordinairement perdu.» Il 
se demande : «Était-elle sous l'effet d'un stupéfiant? Venait-il de se produire une catastrophe dans sa 
vie?» Retrouvant Derain au ‘’Café des Deux-Magots’’, Breton et Aragon ne lui eurent pas plus tôt 
décrit I'héroïne de cet incident, «vêtue d’un costume tailleur à carreaux beige et brun et coiffée d'une 
toque de la même étoffe que sa robe», que celui-ci s'écria qu'il venait de Ia voir ; mais, en vieux 
noceur blasé, il indiqua quel était, de toute évidence, le métier réel de cette femme, déclarant : «Je 
suis certain de ne l’avoir jamais vue par ici, et pourtant je connais toutes les filles du quartier.» Aragon 
et Breton ayant beaucoup de mal à comprendre l’intérêt passionné qu’ils portaient tous deux à cette 
aventure manquée, et voulant découvrir le fin mot de l'énigme, battirent tout le quartier sans revoir 
cette femme. 
 

Commentaire 
 
Breton attacha toujours beaucoup d’importance à la rencontre des êtres, même la rencontre fortuite 
avec des inconnus, car, à ses yeux, elle justifiait toutes les espérances, éveillait toutes les émotions, 
permettait le dépassement de soi-même. Aussi cette rencontre d'un être incertain fut-elle, pour lui, 



 4 

une interrogation sur la destinée. Ce qui s'était accompli d'une manière furtive allait prendre plus tard, 
avec Nadja, la valeur d'une révélation.  
Or, à celle-ci, il allait prêter ‘’Les pas perdus’’, et elle allait lui dire qu’elle avait été «étonnée et déçue 
du fait que le récit des courts événements de cette journée [lui] ait paru pouvoir se passer de 
commentaires.» (pages 76-77). Mais ne lui avait pas échappé le côté «vautour» de Breton ! 
D’ailleurs, dans l’attitude de cette inconnue perdue, les trois hommes avaient eu un évident regard de 
concupiscence, et, tels des fauves, avaient décelé chez cette femme une fragilité apparente qui 
laissait présager une capture facile. 
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  
 

“Clairement” 
 
Breton montrait comment la revue “Littérature”, qui était née antérieurement à la venue de Tzara à 
Paris, n'avait été qu'en apparence absorbée par Dada, et avait présenté des thèmes originaux.  
Il développa du même coup sa conception de la poésie : elle est, à la fois, refus de ce qui est et désir 
de ce qui pourrait être ; sa nature n’est pas nécessairement langagière («Elle émane davantage de la 
vie des hommes, écrivains ou non, que de ce qu’ils ont écrit ou de ce que l’on suppose qu’ils 
pouvaient faire») ; elle engage tout l'être humain et sa vie, celle-ci étant définie comme «la manière 
dont chacun accepte l'inacceptable condition humaine».  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

‘’Caractère de l’évolution moderne et ce qui en participe’’ 
(voir plus haut) 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“Les pas perdus” 
 
Le premier mouvement du surréalisme naissant étant de se constituer un panthéon, Breton réunit une 
série d'articles consacrés à : 
- Vaché : Le texte était de nouveau le souvenir de la rencontre et de la révélation de la personnalité 
de celui qui «était passé maître dans l’art d’accorder très peu d’importance à toute chose» ; qui 
opposait, à ce monde dans lequel «on n’arrive à se faire une place au soleil que pour étouffer sous 
une peau de bête», une «résistance absolue», un refus absolument courtois, feutré, inébranlable, à la 
guerre mais aussi aux valeurs consacrées par une civilisation capable d’enfanter cette boucherie, à 
toutes les hiérarchies, à la mystique, à l’art, aux écrivains qui procuraient à Breton (dont il se moquait 
en l’appelant «le pohète») une délectation esthétique ; dominé par l’idée de la nécessité de la 
«désertion à l’intérieur de soi-même», Vaché ne se soumettait qu’à une seule loi, celle de l’«Umour», 
la sensation de «l’inutilité théâtrale (et sans joie) de tout». De ce fait, le texte garda une forme presque 
dadaïste ; Breton indiqua que les quelques textes que son ami avait laissés, et les propos qu’il tenait 
lors de leurs conversations, l’avaient marqué d'une très forte empreinte. N’avait-il pas pris un revolver, 
pour entrer dans un théâtre, et menacer de tirer sur les spectateurs? Mais, alors qu'il était appelé à 
devenir le plus grand, il mourut en 1919.  
- Jarry : Pour Breton, il ne se réduisait pas à “Ubu”, bien qu'il en ait joué le personnage toute sa vie ; il 
émit déjà l’idée qu'il allait développer plus tard dans “La clé des champs” : ses ambitions étaient plus 
grandes qu’il ne paraît, puisque, en écrivant “Gestes et opinions du docteur Faustroll, pataphysicien” 
(posthume, 1911), il pensait donner le moyen de «reconstruire tout art et toute science». Il nous le 
montre en train de déboucher des bouteilles de champagne au revolver ! 
- Lautréamont : Breton considérait qu’il avait forgé une machine, et, du même coup, fait naître une 
nouvelle manière de penser ; qu’il était à prendre tout entier au sérieux («On sait maintenant que la 
poésie doit mener quelque part») ; qu’il faut interpréter à la lettre la dialectique qui s'établit entre “Les 
chants de Maldoror” et les “Poésies”, se référer aux définitions de l'humour, de la beauté et de la 
poésie qu’il donna, et qui ont l'avantage de poser des problèmes sans prétendre les résoudre.  



 5 

- Apollinaire : Breton, qui l’avait rencontré à vingt ans, «l'âge où l'on systématise sa vie», qui estimait 
que «l’avoir connu passera pour un rare bienfait», lui accordait une place bien plus importante que 
celle qu'il allait lui concéder quinze ans plus tard ; plus que la superficialité du personnage, il 
remarqua et loua son «don prodigieux d’émerveillement», son «fabuleux savoir prosodique», son 
érudition, sa sensibilité, les intuitions sur lesquelles il avait fondé sa critique d'art. Il le reconnaissait 
comme l'inventeur du mot «surréalisme» (mais, en fait, Apollinaire entendait par là un 
«surnaturalisme», très éloigné des conceptions de Breton et de ses amis !). Il décrivit son antre : «On 
s’y faufile entre des rayons de livres, des rangées de fétiches africains et océaniens, des tableaux de 
l’espèce alors la plus révolutionnaire […], comme autant de voiles cinglantes vers les plus aventureux 
horizons de l’esprit.» Le texte est d’autant plus poignant qu’il fut antérieur à la mort du poète. 
- Soupault. 
- Aragon. 
- Éluard. 
- Freud : Mécontent de l’accueil peu amical qu’il avait reçu quand, en 1921, il était allé le voir à 
Vienne, car les surréalistes l’agaçaient prodigieusement, Breton écrivit cet article intitulé avec dérision 
‘’Interview du professeur Freud’’ : «Aux jeunes gens et aux esprits romanesques qui, parce que la 
mode est cet hiver à la psycho-analyse, ont besoin de se figurer une des agences les plus prospères 
du rastaquouèrisme moderne, le cabinet du professeur Freud avec des appareils à transformer les 
lapins en chapeaux et le déterminisme bleu pour tout buvard, je ne suis pas fâché d’apprendre que le 
plus grand psychologue de ce temps habite une maison de médiocre apparence dans un quartier 
perdu de Vienne. "Cher Monsieur, m’avait-il écrit, n’ayant que très peu de temps libre dans ces jours, 
je vous prie de venir me voir ce Lundi (demain 10) à 3 heures d’après-midi dans ma consultation. 
Votre très dévoué, Freud." / Une modeste plaque à l’entrée : Pr. Freud, 2-4, une servante qui n’est 
pas spécialement jolie, un salon d’attente aux murs décorés de quatre gravures faiblement 
allégoriques : l’Eau, le Feu, la Terre et l’Air, et d’une photographie représentant le maître au milieu de 
ses collaborateurs, une dizaine de consultants de la sorte la plus vulgaire, une seule fois, après le 
coup de sonnette, quelques cris à la cantonade : pas de quoi alimenter le plus infime reportage. Cela 
jusqu’à ce que la fameuse porte capitonnée s’entrouvre pour moi. Je me trouve en présence d’un petit 
vieillard sans allure, qui reçoit dans son pauvre cabinet de médecin de quartier. Ah ! il n’aime pas 
beaucoup la France, restée seule indifférente à ses travaux. Il me montre cependant avec fierté une 
brochure qui vient de paraître à Genève et n’est autre chose que la première traduction française de 
cinq de ses leçons. J’essaie de le faire parler en jetant dans la conversation les noms de Charcot, de 
Babinski, mais, soit que je fasse appel à des souvenirs trop lointains, soit qu’il se tienne avec un 
inconnu sur un pied de réticence prudente, je ne tire de lui que des généralités comme : "Votre lettre, 
la plus touchante que j’aie reçue de ma vie" ou "Heureusement, nous comptons beaucoup sur la 
jeunesse." » 
- Les peintres :  
 - Duchamp. 
 - Picasso. 
 - Picabia que Breton annexait au surréalisme alors qu’il avait été, en fait, l'un des fondateurs 
du dadaïsme, indiquant : «J'aime et j'admire profondément Francis Picabia et l'on peut sans 
m'offenser rééditer quelques boutades de lui sur mon compte.» 
 - Ernst, qui, selon lui, avait «cette faculté merveilleuse» d'atteindre simultanément deux 
réalités éloignées, et de faire jaillir entre elles une étincelle. 
 - De Chirico, dont il appréciait qu’il ait juxtaposé les formes emblématiques de la culture 
classique (arcades, bâtiments romains) et les symboles de la modernité (locomotives, gares…) ; qu’il 
ait fait se télescoper des objets hétéroclites (le gant de caoutchouc et une copie de sculpture antique 
du ‘’Chant d’amour’’) ; qu’il ait introduit des mannequins, en effaçant les visages au moment où la 
Grande Guerre multipliait les soldats inconnus ; qu’il ait produit «certaines combinaisons imprévues 
pouvant réveiller en nous un sentiment inconnu de joie et de surprise». 
 - Derain. 

 
 



 6 

Commentaire 
 
L’article est passionnant : on est emporté par tant d’anecdotes, de tableaux vivants ; on admire la 
quantité de sujets qui intéressaient Breton ; il fit revivre les mouvements qui agitèrent le XXe siècle : 
cubisme, dadaïsme, surréalisme en littérature ou en peinture ; il rendit la virulence des débats 
artistiques de l’époque. 
Et son écriture est flamboyante et éblouissante. 
 -------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“Entrée des médiums” 
 
C’est une étude du cas de Desnos, chez qui, dans des séances de «sommeil hypnotique», se 
manifestait le «parler somnambule». Breton avait été amené à «fixer [son] attention sur des phrases 
plus ou moins partielles qui, en pleine solitude, à l’approche du sommeil, deviennent perceptibles pour 
l’esprit sans qu’il soit possible de leur découvrir une détermination préalable».  
Il donna une définition du surréalisme : «Ce mot, qui n’est pas de notre invention et que nous aurions 
bien pu abandonner au vocabulaire critique le plus vague, est employé par nous dans un sens précis. 
Par lui nous avons convenu de désigner un certain automatisme psychique qui correspond assez bien 
à l’état de rêve, état qu’il est aujourd’hui assez difficile de délimiter.» 
 

Commentaire 
 
On constate le passage technique de «l'écriture automatique» (jamais abandonnée cependant) au 
récit de rêve (suspect parce que réclamant le concours de la mémoire consciente), puis au rêve 
éveillé, considéré comme plus authentique.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
Commentaire sur le recueil 

 
Ces textes de genres divers : articles, préfaces, manifestes, conférences, récits, avaient paru de 1918 
à 1924. 
Ce livre est tout entier placé sous le signe de la rupture avec le mouvement Dada, et de l'effort de 
Breton pour déterminer les thèmes dominants d'un nouveau mouvement, le surréalisme, voire pour 
établir son droit d'antériorité sur le dadaïsme.  
Les deux mots clés du surréalisme furent enfin prononcés : «émotion» (l'adjectif «émouvant» revient 
fréquemment) et «connaissance» ; un tableau ou une sculpture ne valent qu'«autant qu'ils sont 
susceptibles de faire avancer notre connaissance abstraite» ; ce qui condamnait donc 
l'impressionnisme, qui fait peu de cas de la pensée, ainsi que le dadaïsme.  
D'autre part, signalant les recherches d'Éluard et de Paulhan notamment, Breton assigna aux mots 
une vie indépendante, considéra que, à l'«alchimie du verbe» de Rimbaud devait succéder une 
chimie du verbe, et indiqua : «les mots font l'amour». Le jeu de mots serait donc cultivé, et les 
calembours de Duchamp (“Rrose Sélavy”) ou de Desnos allaient mettre en jeu «les plus sûres 
raisons d'être» des surréalistes.  
 
Une nouvelle édition, conforme pour le texte à la précédente, fut donnée en 1945, puis en 1949. 
_________________________________________________________________________________ 

 
 
 
 
 
 
 



 7 

15 octobre 1924  
“Manifeste du surréalisme” 

 
Essai de vingt et une pages 

 
De ce texte hétéroclite, on peut dégager ces éléments : 
 
- Le «procès de l’attitude réaliste», qui n’attache d’importance à une chose qu’en tant qu’elle est utile 
ou qu’elle a un sens logique. Pour Breton, cette attitude se traduit, dans le domaine littéraire, par 
l’«abondance des romans» : il dit son mépris pour ce «genre mineur» qu'il tenait pour complètement 
dérisoire, lorsqu'il n'essayait pas de se hausser jusqu'à Ia démesure des rêves les plus grandioses ; il 
indiqua que Valéry lui avait assuré «qu'en ce qui le concerne, il se refuserait toujours à écrire : "La 
marquise sortit à cinq heures"» ; il reproche au romancier de vouloir s’emparer de la conscience du 
lecteur, de le conduire où il désire, de proposer une psychologie trop logique des personnages qui est 
un truquage sans intérêt. 
De ce fait, il rejette les descriptions («Et les descriptions ! Rien n'est comparable au néant de celles-
ci, ce n'est que superpositions d'images de catalogue, l'auteur en prend de plus en plus à son aise, il 
saisit l'occasion de me glisser ses cartes postales, il cherche à me faire tomber d'accord avec lui sur 
des lieux communs.») et pense qu’elles pourraient, au besoin, être remplacées par des 
photographies.  
 
- Le refus du «règne de la logique» qu’entraîne «l’attitude réaliste», le rejet du «rationalisme absolu 
qui reste de mode», la volonté de rompre avec l'esprit scientifique, dont les apories et les 
insuffisances sont par trop évidentes. En effet, avec cet état d’esprit on ne résout jamais que des 
«problèmes d’intérêt secondaire», et cela entraîne un appauvrissement du langage. Breton 
condamne «l'intraitable manie qui consiste à ramener l'inconnu au connu, au classable», car elle 
«berce les cerveaux». Il fait un appel à la libération de soi, une tentative pour sauver l'être humain, 
«ce rêveur définitif» du «destin sans lumière» que lui ont imposé des siècles de logique gréco-latine. 
Il prend la défense de certaines formes de confusion mentale (la folie en particulier), affirmant que, si 
l’emploi déréglé de l’imagination peut conduite à la folie, et que «ce n'est pas la crainte de la folie qui 
nous forcera à laisser en berne le drapeau de l’imagination.» Il considère que «les hallucinations, les 
illusions, etc., ne sont pas une source de jouissance négligeable», que «les confidences des fous 
sont souvent du plus haut intérêt», confiant : «Je passerais ma vie à les provoquer. Ce sont gens 
d’une honnêteté scrupuleuse, et dont l’innocence n’a d’égale que la mienne».  
 
Pour compenser les dommages causés par la logique et ses œuvres, Breton proposa différents 
moyens : 
 
- L’exploitation de la découverte de l’inconscient. Breton se place sous l’égide de Freud, qui lui a fait 
découvrir que les plongées dans les abysses de l’inconscient ouvrent un espace inexploré. Il 
propose : «Si les profondeurs de notre esprit recèlent d'étranges forces capables d'augmenter celles 
de la surface, ou de lutter victorieusement contre elles, il y a tout intérêt à les capter, à les capter 
d'abord, pour les soumettre ensuite, s'il y a lieu, au contrôle de notre raison.» 
Or Freud lui a montré l’intérêt du rêve, cette «parenthèse» dans la pensée logique et claire qui a sa 
continuité propre et son ordre de réalité. «Pourquoi n'accorderais-je pas au rêve ce que je refuse 
parfois à la réalité, soit cette valeur de certitude en elle-même, qui, dans son temps, n'est point 
exposée à mon désaveu?» Le sommeil n'est pas une interruption de l'être, il constitue en lui-même 
une part de l'existence individuelle égale à peu près à la part de veille. Le rêve n'est pas une 
caricature, un écho affaibli de la réalité, il en est le prolongement indispensable.  
Breton rend grâce à Freud d'avoir institué une science des rêves, d’avoir montré l’importance d'une 
activité de l'esprit qui avait été avant lui sous-estimée et même totalement méconnue. Il considère 
que les récits de rêves doivent permettre «la résolution future de ces deux états, en apparence si 
contradictoires, que sont le rêve et la réalité, en une sorte de réalité absolue, de surréalité, si l'on peut 



 8 

ainsi dire», où le merveilleux deviendrait un élément normal. L’entreprise psychanalytique ne devant 
pas être réservée aux seuls savants, elle doit ouvrir aux poètes leur principal champ d’exploration. 
Il voyait dans le rêve un argument capital prouvant la tendance de l’être humain à échapper aux fins 
logiques. En cet état, la raison n'est jamais maîtresse des facultés, et pourtant celles-ci s'exercent 
pour le bien-être du dormeur. Breton s’exalte : «L'esprit de l'homme qui rêve se satisfait pleinement 
de ce qui lui arrive. L'angoissante question de la possibilité ne se pose plus. Tue, vole plus vite, aime 
tant qu'il te plaira. Et si tu meurs, n'es-tu pas certain de te réveiller d'entre les morts? Laisse-toi 
conduire, les événements ne souffrent pas que tu les diffères. Tu n'as pas de nom. La facilité de tout 
est inappréciable.» Il se demande : «Le rêve ne peut-il être appliqué, lui aussi, à la résolution des 
questions fondamentales de la vie? Ces questions sont-elles les mêmes dans un cas que dans l'autre 
et, dans le rêve, ces questions sont-elles déjà? Le rêve est-il moins lourd de sanctions que le reste?» 
Il estime que ce qui vaut le plus, dans le rêve, ce sont les parties effacées au réveil ; il pense qu’il 
faudrait éduquer la mémoire pour pouvoir s'en souvenir complètement sans les coupures qui lui 
donnent un aspect fragmentaire. On devrait même être capable de vérifier l’hypothèse selon laquelle  
tous les rêves d'une vie forment une activité suivie, possèdent une évolution distincte. «De l'instant où 
il sera soumis à un examen méthodique, où, par des moyens à déterminer, on parviendra à nous 
rendre compte du rêve dans son intégrité (et cela suppose une discipline de la mémoire qui porte sur 
des générations ; commençons tout de même à enregistrer les faits saillants), où sa courbe se 
développera avec une régularité et une ampleur sans pareilles, on peut espérer que les mystères qui 
n'en sont pas feront place au grand Mystère.» Le problème envisagé par Breton à cette époque était 
de faire entrer le rêve dans les calculs, les hypothèses, qui ordinairement sont régis par la raison, ce 
qu'il résuma en une formule étonnante : «À quand les logiciens, les philosophes dormants?». Pour 
lui, comme l’inconscient recueille les impulsions refoulées par la conscience sous l’influence des 
interdictions morales ou sociales, il s’agit de transformer en art la pratique individuelle de cette 
libération de l’inconscient qu’est le «défoulement» freudien, opéré en particulier par l’étude des rêves. 
D’où la volonté d’une meilleure connaissance du réel par la récupération de toutes les forces 
psychiques dispersées dans l’inconscient, en utilisant ces produits de «la vie passive de 
l'intelligence» que sont les rêves.  
 
- La définition du surréalisme donnée, d’une façon quelque peu moqueuse, comme si elle figurait 
dans un dictionnaire : «SURRÉALISME, n.m. Automatisme psychique pur par lequel on se propose 
d'exprimer, soit verbalement, soit par écrit, soit de tout autre manière, le fonctionnement réel de Ia 
pensée. Dictée de la pensée, en l'absence de tout contrôle exercé par la raison, en dehors de toute 
préoccupation esthétique ou morale. ENCYCL. Philos. Le surréalisme repose sur la croyance à la 
réalité supérieure de certaines formes d'associations négligées jusqu'à lui, à la toute-puissance du 
rêve, au jeu désintéressé de la pensée. Il tend à ruiner définitivement tous les autres mécanismes 
psychiques et à se substituer à eux dans Ia résolution des principaux problèmes de la vie.» 
 
-La description du groupe surréaliste : Breton évoque le chemin parcouru jusque-là, nommait ses 
nouveaux compagnons, ceux «qui ont entendu la voix surréaliste, celle qui continue à prêcher à la 
veille de la mort et au-dessus des orages». Au tout premier rang viennent ses proches collaborateurs, 
présentés comme les hôtes «installés à demeure» dans un château mythique «non loin de Paris»: 
Aragon, Péret, Fraenkel, Desnos (en qui Breton voit «celui d'entre [eux] qui, peut-être, s'est le plus 
rapproché de la vérité surréaliste [et] a justifié l'espoir qu'[il] plaçai[t] dans le surréalisme»), Soupault 
(à nouveau bien en cour depuis la rupture avec Picabia), «notre grand Éluard [qui] n'est pas encore 
rentré» (1924 fut pour lui une année de commotion, de désespoir, d’impossibilité à penser et à rêver 
plus avant ; comme sa compagne, Gala, était tombée amoureuse de Max Ernst ; qu'il connaissait 
aussi un conflit avec son père, il subit une crise sentimentale intense et dissolvante qui lui fit, sans 
prévenir ses proches [qui le crurent mort !], quitter Paris, gagner Marseille, et, le 24 mars 1924, s'y 
embarquer sur l’''Antinoüs'' à destination de Tahiti), Limbour, Baron, Vitrac, Morise, Noll, mais aussi 
Georges Auric, et Jean Paulhan qui n'allaient jamais appartenir au mouvement surréaliste, et de 
nouveaux arrivants : les écrivains Pierre Naville et Joseph Delteil, l'avocat Francis Gérard, le 
photographe Jacques-André Boiffard et l'artiste Georges Malkine. Duchamp, Picasso et même 



 9 

Picabia comptent également au nombre des visiteurs de ce manoir dont les «dépendances n'en 
finissent plus», et sur lequel Breton règne en seigneur et maître.  
 
- L’établissement d’une généalogie du surréalisme : Breton retrace son parcours intellectuel depuis 
l'époque qui a précédé immédiatement Dada, et précise le lien entre les expériences récentes du 
groupe (séances de «sommeils» et récits de rêves) et celles qu'il a conduites pendant la rédaction 
des ‘’Champs magnétiques’’. N’accordant à Dada qu'une mention en passant, il tient à montrer que le 
surréalisme n'est pas simplement l’expression des divagations d'une bande de jeunes 
révolutionnaires ; il s'attache à prouver que c’est une manifestation intemporelle de l'esprit humain 
«dans ses meilleurs jours». Se défendant d’avoir jamais rien inventé, il considère que le surréalisme 
eut de nombreux précurseurs, au premier rang desquels Lautréamont ; il avance même que «bon 
nombre de poètes pourraient passer pour surréalistes, à commencer par Dante et, dans ses meilleurs 
jours, Shakespeare» ; il dresse la liste des figures du passé qui, d'une certaine manière, avaient été 
surréalistes ; parmi celles-ci, il y a Sade, «surréaliste dans le sadisme», Poe, «surréaliste dans 
l'aventure», Swift, «surréaliste dans la méchanceté», Baudelaire, «surréaliste dans la morale», 
Rimbaud, «surréaliste dans la pratique de la vie et ailleurs» ; et «Vaché est surréaliste en soi», sans 
«avoir rien produit».  
 
- La promotion de l’imagination, de l'inspiration : L’imagination «fait à elle seule les choses réelles». 
Breton indique qu’elle était très vive en lui quand il était enfant, et affirme la nécessité de la fidélité à 
l’esprit de l'enfance «qui approche le plus de la vraie vie», où «tout concourait [...] à la possession 
efficace, et sans aléas, de soi-même». Or l’être humain ordinaire sacrifie aux nécessités de la vie 
pratique, et est alors contraint à un comportement mesquin, à une vie insipide et sans éclat : «Cette 
imagination qui n’admettait pas de bornes, on ne lui permet plus de s’exercer selon les lois d’une 
utilité arbitraire ; elle est incapable d’assumer longtemps ce rôle inférieur et, aux environs de la 
vingtième année, préfère, en général, abandonner l’homme à son destin sans lumière.». Il s’écrie : 
«Chère imagination, ce que j'aime surtout en toi, c'est que tu ne pardonnes pas». Il revendique pour 
elle une liberté totale. Il considère qu’elle «est peut-être sur le point de reprendre ses droits». Il 
considère qu’elle ne peut s’exalter que dans des lieux considérés comme poétiques, des endroits 
prédestinés à l'apparition de phénomènes surréels. Tout le secret du surréalisme consisterait à 
favoriser I'osmose du réel et de l'imaginaire.  
 
- L’intérêt pour le merveilleux et le sacré : Au conformisme tiède de la vie moderne Breton oppose 
son propre credo : «Tranchons-en : le merveilleux est toujours beau, il n’y a même que le merveilleux 
qui soit beau» - «Ce qu’il y a d’admirable dans le fantastique, c’est qu’il n’y a plus de fantastique : il 
n’y a que le réel.» - «Sous couleur de civilisation, sous prétexte de progrès, on est parvenu à bannir 
tout ce qui peut se taxer à tort ou à raison de superstition, de chimère ; à proscrire tout mode de 
recherche de la vérité qui n'est pas conforme à l’usage.» 
 
- La proposition d’un autre usage du langage débarrassé de toute intention signifiante, d’un «langage 
sans réserve». Même si Breton s’empresse de dire : «Les futures techniques surréalistes ne 
m'intéressent pas», il déclare que «le langage a été donné à l'homme pour qu'il en fasse un usage 
surréaliste». Et, révélant les «secrets de l’art magique surréaliste»,  il expose le principe de «l'écriture 
automatique», un moyen, avec les «sommeils» provoqués, de faire parler les forces de l'inconscient, 
d'atteindre un état qui «agit sur l'esprit à la manière des stupéfiants». «L'écriture automatique» est la 
composition du premier jet d’un texte sans aucun contrôle de la pensée ; elle a pour objet d’opposer 
au langage utilitaire un langage spontané. Breton donne la recette d’une «composition surréaliste 
écrite, ou premier et dernier jet» : «Faites-vous apporter de quoi écrire, après vous être établi en un 
lieu aussi favorable que possible à la concentration de votre esprit sur lui-même. Placez-vous dans 
l'état le plus passif, ou réceptif, que vous pourrez. Faites abstraction de votre génie, de vos talents et 
de ceux de tous les autres. Dites-vous bien que la littérature est un des plus tristes chemins qui 
mènent à tout. Écrivez vite sans sujet préconçu, assez vite pour ne pas retenir et ne pas être tenté de 
vous relire. La première phrase viendra toute seule, tant il est vrai qu'à chaque seconde il est une 



 10 

phrase étrangère à notre pensée consciente qui ne demande qu'à s'extérioriser. Il est assez difficile 
de se prononcer sur le cas de la phrase suivante ; elle participe sans doute à la fois de notre activité 
consciente et de l'autre, si l'on admet que le fait d'avoir écrit la première entraîne un minimum de 
perception. Peu doit vous importer, d'ailleurs ; c'est en cela que réside, pour la plus grande part, 
l'intérêt du jeu surréaliste. Toujours est-il que la ponctuation s'oppose sans doute à la continuité 
absolue de la coulée qui nous occupe, bien qu'elle paraisse aussi nécessaire que la distribution des 
nœuds sur une corde vivante. Continuez autant qu'il vous plaira. Fiez-vous au caractère inépuisable 
du murmure. Si le silence menace de s'établir pour peu que vous ayez commis une faute : une faute, 
peut-on dire, d'inattention, rompez sans hésiter avec une ligne claire. À la suite du mot dont l'origine 
vous semble suspecte, posez une lettre quelconque, la lettre l, et ramenez l'arbitraire en imposant 
cette lettre pour initiale au mot qui suivra. Si telle ou telle phrase de moi me cause sur le moment une 
légère déception, je me fie à la phrase suivante pour racheter ses torts, je me garde de la 
recommencer ou de la parfaire. Seule la moindre perte d'élan pourrait m'être fatale. Les mots, les 
groupes de mots qui se suivent pratiquent entre eux la plus grande solidarité. Ce n'est pas à moi de 
favoriser ceux-ci aux dépens de ceux-là, C'est à une miraculeuse compensation d'intervenir - et elle 
intervient.» Pour Breton, l'impératif majeur de l’«écriture automatique» est l’expression poétique, car 
elle est une riche pourvoyeuse d’images : «On peut même dire que les images apparaissent, dans 
cette course vertigineuse, comme les seuls guidons de l'esprit [...] Il [le poète] va, porté par ces 
images qui le ravissent, qui lui laissent à peine le temps de souffler sur le feu de ses doigts. C'est la 
plus belle des nuits, la nuit des éclairs : le jour, auprès d'elle, est la nuit.»  
 
- La promotion de la poésie qui n’est pas seulement un mode d’écriture mais aussi un mode d’activité 
mentale s’étendant à toutes les formes de la vie.  
 
- L’indication d’autres pratiques surréalistes : 
 - Les images surréalistes dont la spécificité est d’être fondées sur l’analogie, mais qui, pour 
être confondantes, doivent rapprocher deux réalités distinctes dont I'esprit n'a pas saisi les rapports 
consciemment : «C’est du rapprochement en quelque sorte fortuit des deux termes qu'a jailli une 
lumière, lumière de l’image, à laquelle nous nous montrons infiniment sensibles, La valeur de l'image 
dépend de l'étincelle obtenue ; elle est, par conséquent, fonction de la différence de potentiel entre 
les deux conducteurs.» Breton donne ces exemples : «Dans le ruisseau, il y a une chanson qui 
coule» - «Le jour s’est déplié comme une nappe blanche» - «Le monde rentre dans un sac». L'image 
sera «d'autant plus agissante que les réalités qu'elle met en présence sont plus éloignées».  
  
 - Les collages textuels, où l’alignement hétéroclite de phrases extraites d’autres textes en 
forme un tout à fait bizarre, Breton indiquant : «Il est même permis d’appeler POÈME ce qu’on obtient 
par l’assemblage aussi gratuit que possible (observons, si vous voulez, la syntaxe) de titres et de 
fragments de titres découpés dans les journaux», et en en présentant d’ailleurs un (voir, dans le site, 
‘’BRETON, ses poèmes’’). 
 
- Les projets d’«applications du surréalisme à l’action» : Pour Breton, le surréalisme est loin de se 
limiter à des principes d'ordre esthétique concernant la seule création artistique : il requiert un 
engagement total qui implique l'ensemble de l'esprit et de l'existence. D’abord, il fait entrevoir «la joie 
surréaliste pure de l’homme qui, averti de l’échec successif de tous les autres, ne se tient pas pour 
battu, part d’où il veut et, par tout autre chemin qu’un chemin raisonnable, parvient où il peut.» Pour 
lui, la «voix surréaliste» s’attache principalement à briser tous les dogmes qui entravent le renouveau 
de la pensée. Il proclame : «Il ne tient qu'à [l'homme] de s'appartenir tout entier, c'est-à-dire de 
maintenir à l'état anarchique la bande chaque jour plus redoutable de ses désirs.» Il affirme avec 
vigueur le «non-conformisme absolu» du groupe qui doit faire l’expérience de la liberté, de la 
libération. Il menace : «[Le surréalisme] crée un certain état de besoin et peut pousser l'homme à de 
terribles révoltes». Exigeant qu’on fasse «acte de surréalisme absolu», il ose exprimer cet 
aveuglement : «Il me paraît que tout acte porte en lui-même sa justification».  



 11 

Cependant, comme le surréalisme est explosif, il ne doit pas se mettre au service de la vie pratique. 
Breton constate : «En dépit des démarches particulières à chacun de ceux qui s’en sont réclamés ou 
s’en réclament, on finira bien par accorder que le surréalisme ne tendit à rien tant qu’à provoquer, au 
point de vue intellectuel et moral, une crise de conscience de l’espèce la plus générale et la plus 
grave et que l’obtention ou la non-obtention de ce résultat peut seule décider de sa réussite ou de 
son échec historique.» Il revendique, pour le surréalisme, une indépendance hautaine : «Le 
surréalisme n’est pas intéressé à tenir grand compte de ce qui se produit à côté de lui sous prétexte 
d’art, voire d’anti-art, de philosophie ou d’antiphilosophie, en un mot de tout ce qui n’a pour fin 
l’anéantissement de l’être en un brillant intérieur et aveugle, qui ne soit pas plus l’âme de la glace que 
celle du feu.»  
 

Commentaire 
 
Comme en attestent ces mots : «les lignes serpentines, affolantes de cette Préface», le texte fut, à 
l'origine, conçu comme devant être la simple préface au recueil de trente-deux «historiettes», résultat 
de «l’écriture automatique» et intitulé ‘’Poisson soluble’’ (voir, dans le site, ‘’BRETON, ses poèmes’’) 
qui allait être publié la même année. Cependant, parce que Breton souhaitait maintenir la préséance 
du nom «surréalisme» au mouvement qui émergeait parmi d'autres qui revendiquaient ce titre, le 
‘’Manifeste’’ prit plutôt la forme d'une défense de la théorie surréaliste, et ‘’Poisson soluble’’ devint 
alors l'illustration de cette théorie. 
Ce «manifeste» fut, en même temps, l'acte de naissance et la profession de foi du groupe surréaliste, 
un témoignage capital sur l'état d'esprit originel du surréalisme, la définition de la méthode surréaliste. 
Breton y déploya une rhétorique sans faille, non sans user de procédés ludiques (ainsi apparut sa 
prédilection pour le renversement des clichés, les citations, la juxtaposition du sérieux et de 
l'absurde). Le ‘’Manifeste’’ est non seulement un essai de réflexion, mais aussi un brillant exercice de 
style. Le ton du texte est enthousiaste, prosélyte, et polémique car Breton, qui se méfiait beaucoup 
déjà à cette époque-là des concurrents, du fait que le surréalisme aurait pu, s'il avait été employé à 
tort et à travers, disparaître, voulut prévenir toute autre tentative de définition ; celle qu’il donna, d’une 
rare densité, préfigurait une volonté de totalisation, en indiquant que ce n’était pas d’abord une 
poétique mais une philosophie ; on y retrouve aisément le surnaturalisme de Nerval et son onirisme 
accentué par Freud, la révolte absolue de Lautréamont, de Rimbaud et de Dada ; et même, avec «le 
jeu désintéressé de la pensée»,  une touche de Bergson ; et tout cela avec l’ambition d’élargir cette 
synthèse en une philosophie révolutionnaire de la vie. Si cette définition ne rendait qu’imparfaitement 
compte du «programme» surréaliste, lequel, pareil en cela au romantisme allemand, aspirait à 
«réconcilier» le rêve et la réalité, et à promouvoir une «libération totale» de l’être humain, elle allait 
fournir aux chroniqueurs des citations en quelque sorte taillées sur mesure. En définissant 
précisément le surréalisme comme «automatisme psychique» et «fonctionnement réel de la pensée 
[...] en l'absence de tout contrôle», Breton en faisait une entreprise d'ordre philosophique et non 
seulement esthétique, ce qu'expliqua Maurice Nadeau : «Le surréalisme est envisagé par ses 
fondateurs non comme une nouvelle école artistique, mais comme un moyen de connaissance, en 
particulier de continents qui jusqu'ici n'avaient pas été systématiquement explorés : l'inconscient, le 
merveilleux, le rêve, la folie, les états hallucinatoires, en bref, l'envers du décor logique. Le but reste 
la réconciliation des deux domaines jusqu'ici ennemis, [...] l'homme [et le] monde.» (‘’Histoire du 
surréalisme’’). 
Au sujet de l’ambition première de Breton, signalons que, dans un communiqué de presse, il avait 
annoncé que, tout comme Christophe Colomb dont la «folie» avait permis de découvrir l'Amérique, il 
se lançait à la conquête «de l'immense région indéterminée sur laquelle ne s'étend pas le protectorat 
de la raison». Il avait foi en la capacité humaine d'échapper aux carcans intellectuels, moraux et 
sociaux qui l'oppriment, et visait à une libération de I'être humain. Il y avait donc bien là une 
entreprise révolutionnaire. 
La véritable révolution dans le langage poétique que Breton voulait provoquer consistait à se laisser 
emporter par son cours comme un fétu par un torrent, avec lequel on ne joue pas, mais on se joue 
soi-même à travers lui, pour arriver au comble de l'émotion. Lorsqu'il disait de «l'écriture 



 12 

automatique» qu'elle agit «à la manière des stupéfiants», il montrait que le but cherché était de 
dégager les vertus capiteuses du langage, d'en faire l'équivalent de l'alcool ou de la drogue. Ceux qui 
s’y adonneraient pourraient en espérer des sensations vertigineuses que n'offre pas la littérature 
élaborée. «L'écriture automatique» serait assimilable aux techniques archaïques de l'extase ; un 
poème surréaliste serait un orgasme du langage ; l'élément primordial du texte, ce ne serait plus une 
structure simple (le mot, le vers ou la phrase), mais une structure complexe, la coulée verbale. 
L’accent étant mis sur l'enchaînement, le déroulement des mots ne devant plus être jugé en fonction 
d'un ordre quelconque nécessité par le sens, les critiques ne pourraient plus ergoter sur le choix d'un 
mot, d'un tour syntaxique. Breton faisait remarquer à ses proches qu'on pouvait, dans certains 
poèmes de Baudelaire, intervertir les strophes sans nuire au contexte. Supprimer l’interdépendance 
des parties du discours poétique lui paraissait salutaire. 
D’autre part, dans «l'écriture automatique», on assiste à une production intensive d’images qui 
devraient produire de l’ivresse dans l’esprit de l’expérimentateur et dans celui du lecteur. Breton fit la 
promotion de l’analogie poétique, par l’usage du «comme», explicite ou implicite, qui en est venue à 
présider à toute la poésie moderne.  
L’intérêt que montra Breton pour la généalogie du surréalisme pourrait surprendre si l'on oubliait que 
presque toutes ses recherches se sont faites en gardant à l'esprit ses précurseurs. En 1922, il avait 
dit à Doucet : «Un esprit, un mouvement qui se dessine, est obligé de retenir tout ce que les esprits, 
les mouvements révolus ont été incapables d'englober. Sans cette garantie, je ne crois pas qu'il soit 
d'évolution possible.» Il exprima déjà ici une de ses idées-forces qui allait être notamment reprise 
dans l'”Anthologie de l’humour noir” et dans “L’art magique” : le surréalisme a toujours existé, il 
traverse l’histoire de l’art et des idées, dont il est l’une des composantes essentielles.  
Il apparaît que, pour lui, si on peut, comme Vaché, être surréaliste sans «avoir rien produit», la 
littérature est le moyen privilégié de cette exploration, les vingt-quatre prédécesseurs qu'il cita étant 
tous des écrivains, parce que, à cette époque, il concevait essentiellement le surréalisme comme une 
manifestation littéraire et philosophique. Ce n'est que dans une note en bas de page qu'il reconnut 
que quelques peintres (Seurat, Moreau, Derain, Picasso, entre autres) avaient parfois fait preuve du 
même esprit, ce qui est étonnant étant donné le rôle que la peinture allait jouer par la suite dans le 
mouvement et dans sa perception publique.  
L’exigence assénée : faire «acte de surréalisme absolu», indique que, pour lui, le surréalisme était 
davantage une éthique qu'une esthétique. 
Remarquons que, s’il condamna les descriptions (ce qu’il allait encore faire dans ‘’Introduction au 
discours sur le peu de réalité’’ [1925]), il allait ne pas du tout s’en priver, en particulier dans ‘’L’amour 
fou’’ et dans ‘’Arcane 17’’), il allait appliquer, dans ‘’Nadja’’, ‘’Les vases communicants’’ et ‘’L’amour 
fou’’, son idée de leur remplacement par des photographies. 
 
Le ‘’Manifeste du surréalisme’’ est l'un des textes les plus connus et les plus influents de Breton. Il 
allait dire plus tard que ce texte «sanctionne une façon de voir et de sentir qui a eu tout le temps de 
se dégager et de se réfléchir, de se préciser, de se formuler en termes revendicateurs au cours des 
années précédentes. Quand paraît le Manifeste en 1924, il a derrière lui cinq années d'activité 
expérimentale ininterrompue, entraînant un nombre et une variété appréciables de participants».  
En 1929, il en donna une nouvelle édition augmentée d’une préface et de ‘’La lettre aux voyantes’’ ; 
elle était ornée d’un frontispice de Ernst. 
En 1946, le texte fut repris, ainsi que la préface à l’édition de 1929 dans ‘’Les manifestes du 
surréalisme’’. 
 
À son épouse, Simone Kahn, Breton avait offert le manuscrit. On constate que : 
-il comporte de nombreuses marques et annotations ;  
-l’écriture si régulière de Breton est parfois déformée par la rapidité de la notation ;  
-si certaines pages ne portent aucune rature, il arrive qu’un «raté» se produise dès la phrase de 
départ, et qu’elle soit remplacée par une autre, totalement différente ;  
-il arrive aussi que le texte soit abandonné au bout de quelques lignes, parfois au cours d’un mot.   



 13 

Le manuscrit fut, pour la première fois, montré au public en 2002 à l’occasion de l’exposition ‘’La 
révolution surréaliste’’ qui fut tenue au Centre Pompidou à Paris. En 2008, il fut mis aux enchères à 
300 000 euros. En 2017, il fut estimé à 600 000 euros. 
Furent également mis en vente sept cahiers de notes, comportant des collages poétiques, composés 
de bandes de papier imprimé coupées dans des journaux, dont un seul avait été rendu public 
auparavant parce qu’il appartenait à la collection de Pierre Naville. Ils présentent d’importantes 
différences avec la version définitive, et apportent de précieuses lumières sur les méthodes choisies  
pour pratiquer «l’écriture automatique». En 2008, ils furent mis aux enchères à 80 000 euros. 
_________________________________________________________________________________ 
 

18 octobre 1924 
“Refus d'inhumer” 

 
Pamphlet 

 
«Loti, Barrès, France, marquons tout de même d'un beau signe blanc l'année qui coucha ces trois 
sinistres bonshommes : l'idiot, le traître et le policier [...] Avec France, c'est un peu de la servilité 
humaine qui s'en va. Pour y enfermer son cadavre qu'on vide si on veut une boîte des quais de ces 
vieux livres "qu'il aimait tant" et qu'on jette le tout à la Seine. Il ne faut plus que mort cet homme fasse 
de la poussière. [...] Que soit fête le jour où l'on enterre la ruse, le traditionalisme, le patriotisme, 
l'opportunisme, le scepticisme, le réalisme et le manque de cœur !» 
 

Commentaire 
 
Ce texte, qui fut, sans doute, l'un des plus scandaleux événements littéraires des années 1920, parut 
dans un recueil collectif des surréalistes (Breton, Aragon, Delteil, Desnos, Drieu la Rochelle et Éluard) 
intitulé ‘’Un cadavre’’, publié le jour même des funérailles nationales accordées à l’écrivain Anatole 
France, et où, dans l'esprit provocateur issu de Dada, ils s’attaquaient à cette grande figure de la 
gauche, véritable idole.  
_________________________________________________________________________________ 
 

2 janvier 1925 
‘’Le bouquet sans fleurs’’ 

 
Manifeste 

 
Breton prenait ses distances avec le dadaïsme : «J'ai pu, ces dernières années, constater les méfaits 
d'un certain nihilisme intellectuel dont la malice était à tout propos de poser la question de confiance 
la plus générale et la plus vaine. Dans le désarroi moral qui s’ensuivait, seuls trouvaient grâce 
quelques modes d’activité superficielle et de pauvres paradoxes. C’est ainsi que la nouveauté, au 
sens le plus fantaisiste du mot, passait en toutes matières pour un critérium suffisant. Hors d’elle il 
n’était pas de salut : elle justifiait avec insistance des tentatives dérisoires en peinture, en poésie. 
D’expérience valable aux confins de la vie et de l’art, de preuve par l’amour, pas trace.»  
Il définissait la position des surréalistes : «N'est-ce pas nous, en effet, qui demandons les premiers, 
non la destruction des musées et des bibliothèques, mais - ce qui est plus grave - l'abolition des 
privilèges artistiques, scientifiques et autres, et pour commencer, la libération désintéressée, 
l'isolement de cette substance mentale commune à tous les hommes, de cette substance souillée 
jusqu'ici par la raison?» Il s’en tenait encore à une certaine modération : «On m’a beaucoup reproché 
dernièrement [...] de ne pas agir de façon plus conforme à mes idées. Comme si, répondant au 
premier appel de celles-ci, obéissant à l’impulsion la plus fréquente et la plus forte que je subisse, il 
ne me restait qu’à descendre dans la rue revolver au poing et ... l’on voit ce qu’il adviendrait... Quelle 
action directe me satisferait? Dès lors que je cherche, voici, paraît-il, que je rentre dans l’art, c’est-à-



 14 

dire dans je ne sais quel ordre social où l’impunité m’est assurée mais où, jusqu’à un certain point, je 
cesse de tirer à conséquence.» 
 

Commentaire 
 
La mention de «la destruction des musées et des bibliothèques» était due au ‘’Manifeste du 
futurisme’’ de Marinetti où celui-ci avait déclaré : «Nous voulons démolir les musées, combattre le 
moralisme, le féminisme, et toutes les lâchetés opportunistes et utilitaires.»  
Par contre était véritablement terroriste la mention du «revolver au poing». Pourtant, elle ne retint pas 
l’attention en 1925. Mais Breton allait la reprendre, et terminer la phrase dans le ‘’Second manifeste 
du surréalisme’’, soulevant alors de légitimes protestations. On a pu avancer que Breton, 
impressionné par l’anarchiste Émile Henry qui, dans les années 1892-1894, avait commis de terribles 
attentats, et avait d’ailleurs prétendu, peu après son arrestation, s'appeler «Breton», par une sorte de 
lent transfert, de nature presque onirique, cheminant dans les zones les plus mystérieuses de la 
sensibilité, s’était identifié à lui. 
_________________________________________________________________________________ 
 

Février 1925 
‘’La dernière grève’’ 

 
Article 

 
Breton envisageait la possibilité de faire une grève de l'esprit, dans laquelle seraient engagés savants 
et poètes, pour protester tant contre la condition qui leur était faite par la société que contre la société 
elle-même : «L'insuffisance de repos et de salaire ne sont pas au monde les seules causes de 
mécontentement [...] En ce qui nous concerne, en ce qui concerne tous ceux qui poursuivent avec un 
complet désintéressement leur recherche dans le domaine de la pensée, nous aurions, si nous 
voulions, à régler avec la société un conflit autrement grave que celui qui met aux prises employeurs 
et employés.»  
 

Commentaire 
 
C’était l’éditorial du troisième numéro de ‘’La révolution surréaliste’’.  
On voit déjà chez Breton, clairement formulé, le souci de faire de la revendication sociale autre chose 
qu'une simple question de satisfaction des appétits matérieIs. 
_________________________________________________________________________________ 
 

Février 1925 
"Introduction au discours sur le peu de réalité” 

 
Essai 

 
Il est constitué de quatre séquences :  
- ‘’Colloque des armures’’ : L’imagination, le rêve, amènent Breton à se donner l’illusion de 
ressembler à un chercheur d’or, et à proclamer : «Je cherche l’or du temps», c’est-à-dire ce qui 
demeure incorruptible et toujours identique à soi-même à travers l'écoulement du temps. Il en vient à 
prononcer cette condamnation : «La civilisation latine a fait son temps, et je demande, pour ma part, 
qu'on renonce en bloc à la sauver. Elle apparaît à cette heure le dernier rempart de la mauvaise foi, 
de la vieillesse et de la lâcheté.»  
- ‘’Suite de prodiges’’ : Le texte présente un monde virtuel dominé par la femme. Mais surgit la 
catastrophe, dont elle est la porteuse ; désespoir et espoir s’emmêlent : «Inutile, c’est fermé de tout 
côté, je vous assure», clôture mortelle pour les amants. 



 15 

- ‘’Un problème’’ : Le texte a fonction de charnière, annonçant le second mouvement de l’essai qui 
aborde la nature des réalités sensibles. Mais, tout d’abord, Breton en vient à annoncer la déréalisation 
du monde qui est «mystification d’un autre ordre et peut-être de l’ordre le plus grave, celui de la 
poésie», qui est «amour de l’invraisemblable» ; il se demande : «Les créations poétiques sont-elles 
appelées à prendre bientôt ce caractère tangible, à déplacer si singulièrement les bornes du soi-
disant réel?». Il stipule : «Les mots, de par la nature que nous leur reconnaissons, méritent de jouer 
un rôle autrement décisif. Rien ne sert de les modifier puisque, tels qu'ils sont, ils répondent avec 
cette promptitude à notre appel. Il suffit que notre critique porte sur les lois qui président à leur 
assemblage. La médiocrité de notre univers ne dépend-elle pas essentiellement de notre pouvoir 
d'énonciation? Dieu merci, une réaction lente mais sûre a fini par s'opérer à ce sujet dans les esprits. 
Le dit et le redit rencontrent aujourd'hui une solide barrière. Ce sont eux qui nous rivaient à cet 
univers commun. C'est en eux que nous avions pris ce goût de l'argent, ces craintes limitantes, ce 
sentiment de la "patrie", cette horreur de notre destinée. Je crois qu'il n'est pas trop tard pour revenir 
sur cette déception, inhérente aux mots dont nous avons fait jusqu'ici mauvais usage. Qu'est-ce qui 
me retient de brouiller l'ordre des mots, d'attenter de cette manière à l'existence toute apparente des 
choses ! Le langage peut et doit être arraché à son servage. Plus de descriptions d'après nature, plus 
d'études de mœurs. Silence, afin qu'où nul n'a jamais passé je passe, silence ! - Après toi, mon beau 
langage.» Pour lui, il faut lever les tabous qui entravent les désirs, et il affirme : «La grenouille qui 
voulait se faire plus grosse que le bœuf n'a éclaté que dans la courte mémoire du fabuliste». Il 
considère que la connaissance «tend à substituer progressivement à la plus étonnante forêt vierge le 
plus décourageant des déserts sans mirages». Il vante les raccourcis de la métaphore : «Je demande 
à ce qu'on tienne pour un crétin celui qui se refuserait encore [...] à voir un cheval galoper sur une 
tomate». 
- ‘’Étrange diversion’’ : Breton rappelle le cas du patient qu’il eut à l’hôpital de Saint-Dizier, pour lequel 
«la prétendue guerre n'était qu'un simulacre, les semblants obus ne pouvaient faire aucun mal, les 
apparentes blessures ne relevaient que du maquillage». 
 

Commentaire 
 
Les mots «Je cherche l’or du temps» nous rappellent l’importance qu’occupa dans la vie de Breton 
l’alchimie. Ils allaient être le seul texte à figurer sur le faire-part de son décès, et être gravés en lettres 
dorées sur sa tombe au ‘’Cimetière des Batignolles’’. 
Il s’opposa de nouveau aux descriptions, qu’il avait déjà condamnées dans le ‘’Manifeste du 
surréalisme’’.  
Le texte fut publié dans la revue ‘’Commerce’’. Il fut réédité en 1927, avec une reproduction en fac-
similé d’une page manuscrite. Il fut repris en 1934, dans ‘’Point du jour’’. 
_________________________________________________________________________________ 

 
Mai 1925 

‘’Pourquoi je prends la direction de ‘’La révolution surréaliste’’’’ 
 

Article 
 
Breton affirma l’ambition des surréalistes : «Nous n'avons pas trop de toutes nos mains agrippées à 
une corde de feu le long de la montagne noire. Qui parle de disposer de nous, de nous faire 
contribuer à l'abominable confort terrestre? Nous voulons, nous aurons l'au-delà de nos jours.»  
Il marqua bien sa volonté de n'être pas directement compréhensible : «Le désir de comprendre, que 
je n'ai pas l'intention de nier, a ceci de commun avec les autres désirs que pour durer il demande à 
être incomplètement satisfait.» 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 



 16 

15 juillet 1925 
‘’Le surréalisme et la peinture’’ 

 
Recueil d’articles 

 
Le texte s’ouvre sur cet incipit foudroyant : «L’œil existe à l'état sauvage», ce qui implique la 
nécessité de se débarrasser de l’emprise des bonnes manières, du culte dit des Beaux-Arts. Et 
Breton demande : «Comment veut-on que nous nous contentions du trouble passager que nous 
procure telle ou telle œuvre d'art? Il n'y a pas une œuvre d'art qui tienne devant notre primitivisme 
intégral [...] C'est ainsi qu'il m'est impossible de considérer un tableau autrement que comme une 
fenêtre, dont mon premier souci est de savoir sur quoi elle donne, et je n'aime rien tant que ce qui 
s'étend devant moi à perte de vue.» Il veut qu’un tableau «donne» sur quelque chose, c'est-à-dire un 
au-delà des apparences, un autre monde. Il pense que le regard de I'artiste doit errer librement parmi 
des terres vierges ; que, comme celles-ci ne se trouvent plus dans la réalité extérieure, il lui faut les 
chercher au plus profond de l’inconscient humain, en se référant à un modèle purement intérieur. Il 
définit une esthétique fondée sur le refus des codes, l’ouverture de «l’échelle de la vision» à toute 
manifestation sensible, et la matérialisation d’un modèle «purement intérieur» car il statue : «L’œuvre 
plastique, pour répondre à la nécessité de révision absolue des valeurs réelles sur laquelle 
aujourd’hui tous les esprits s’accordent, se réfèrera donc à un modèle purement intérieur, ou ne sera 
pas.» 
Pour lui, la peinture surréaliste se définit non par ses procédés, mais par l'orientation majeure qui 
l'inspire sous toutes les formes qu'elle revêt (car elle est libre d'employer n'importe quelles formes, 
n'importe quels procédés de figuration), par la volonté de susciter devant le spectateur la 
préfiguration et le prélude des secrètes métamorphoses du monde des objets dans les perpétuels 
échanges du subjectif et de l'objectif. Les tableaux, comme les poèmes, ne sont que des supports 
destinés à renforcer la projection, la représentation intérieure de l'image présente à l'esprit. Il enjoint 
aux artistes surréalistes de ne pas céder à la facilité qu’est le recours au modèle extérieur ; de 
proposer des images inédites : «Un nez est parfaitement à sa place à côté d’un fauteuil, il épouse 
même la forme du fauteuil. Quelle différence y a-t-il foncièrement entre un couple de danseurs et le 
couvercle d’une ruche? Les oiseaux n’ont jamais mieux chanté que dans cet aquarium.» ; de créer, à 
partir de la fusion d’éléments divers, de nouveaux objets. 
Décrivant la situation de la peinture au sortir du fauvisme et du cubisme, il prend à partie ceux qui 
crurent bon, pour en dépasser les leçons, de revenir à l'exploitation de la réalité, et il leur opposa 
ceux qui la contestaient, la mettaient en pièces, la recréaient avec ampleur, étaient sur la voie de la 
révolution, traçant une lignée qui allait des modernes aux surréalistes, Chagall, De Chirico, Picabia et 
Ernst, puis Masson, Mirò, Tanguy et Arp, et qui s’élargit ensuite du côté des «naïfs» et des fous. Il 
célèbre avec lyrisme Picasso, qui est, pour lui, celui qui a «porté à son suprême degré l'esprit non 
plus de contradiction, mais d'évasion». Il avait, très tôt, compris l'importance de ses recherches, et 
déclare : «Le surréalisme, s'il tient à s'assigner une ligne morale de conduite, n'a qu'à en passer par 
où Picasso en a passé et en passera encore.» 
Breton révèle : «La découverte du musée Gustave-Moreau, quand j’avais seize ans, a conditionné 
pour toujours ma façon d’aimer. La beauté, l’amour, c’est là que j’en ai eu la révélation à travers 
quelques visages, quelques poses de femmes. Le "type" de ces femmes m'a probablement caché 
tous les autres : ç'a été l'envoûtement complet. Les mythes, ici réattisés comme nulle part ailleurs, ont 
dû jouer. Cette femme qui, presque sans changer d'aspect, est tour à tour Salomé, Hélène, Dalila, la 
Chimère, Sémélé, s'impose comme leur incarnation indistincte. Elle tire d'eux son prestige et fixe ainsi 
ses traits dans l'éternel.» 
Sortant du sujet, comme à son habitude, Breton indique aussi : «Tout ce que j’aime, tout ce que je 
pense et ressens, m’incline à une philosophie particulière de l’immanence d’après laquelle la 
surréalité serait contenue dans la réalité même, et ne lui serait ni supérieure ni extérieure. Et 
réciproquement, car le contenant serait aussi le contenu. Il s’agirait presque d’un vase communicant 
entre le contenant et le contenu.» Puis on lit : «J’ai toujours parié contre Dieu et le peu que j’ai gagné 
au monde n’est pour moi que le gain de ce pari… Si dérisoire qu’ait été l’enjeu (ma vie) j’ai 



 17 

conscience d’avoir pleinement gagné. Tout ce qu’il y a de chancelant, de louche, d’infâme, de 
souillant et de grotesque passa pour moi par ce seul mot : Dieu. Dieu ! […] Quelqu’un se proposait 
dernièrement de décrire Dieu ‘’comme un arbre’’ et moi une fois de plus je voyais la chenille et je ne 
voyais pas l’arbre. Je passais sans m’en apercevoir entre les racines de l’arbre, comme sur une route 
des environs de Ceylan. Du reste on ne décrit pas un arbre, on ne décrit pas l’informe. On décrit un 
porc et c’est tout. Dieu, qu’on ne décrit pas, est un porc.»  

 
Commentaire 

 
Le texte est né du fait que, en 1924, Max Morise avait écrit dans un article du n°1 de ‘’La révolution 
surréaliste’’ : «Ce que l'écriture surréaliste est à la littérature, une plastique surréaliste doit l'être à la 
peinture, à la photographie, à tout ce qui est fait pour être vu», en ajoutant qu'il n'y avait pas encore 
de tentative caractéristique : «Un tableau de De Chirico ne peut passer pour typique du surréalisme : 
les images sont surréalistes, Ieur expression ne l'est pas.» Puis, dans un article du n°3 de ‘’La 
révolution surréaliste’’, Pierre Naville, partant d'une conception étroite de l'automatisme psychique, 
marqua la suspicion du surréalisme à l’endroit d’une conception occidentale et moderne de l’œuvre 
d’art que la peinture avait fini par incarner, affirmant que ne saurait exister de peinture surréaliste ; 
que tout, dans la peinture, s’opposait aux valeurs révolutionnaires et collectives du mouvement ; 
qu’elle était condamnée à pérenniser le fantasme du génie, celui d’une création égoïste ; que sa 
nature matérielle la condamnait à un usage privé, la prédisposait à devenir l’objet fétichisé de toutes 
les spéculations. 
Breton, qui, lui aussi, avait d’abord été réticent à l’idée d’une peinture procédant de l’automatisme, 
mais qui en était tout de même venu à considérer que cet art aussi est un moyen de libération et non 
seulement objet de délectation, élabora alors une esthétique. Voulant répondre avec virulence à la 
virulence des objections et des anathèmes de Morise et de Naville, considérant qu’une mise au point 
était nécessaire pour dégager ce qui était commun aux peintres se réclamant du surréalisme, il 
entreprit la rédaction de ‘’Le surréalisme et la peinture’’.  
Ce manifeste d’un art nouveau renouvela le style du jugement artistique ; en effet, il débuta par une 
formule choc ; il porta la trace des passions de l'heure au sujet des directions qui pouvaient être 
assignées à l'art imaginatif ; se situant moins dans l'Histoire que dans la vie, il montre un manque 
total de recul qui explique son ton mi-critique, mi-lyrique. 
Cet ouvrage fut le premier témoignage autorisé sur les intentions théoriques du surréalisme dans le 
domaine de la peinture. Il inaugura une réflexion qui allait être centrale chez Breton. L’importance de 
sa prise de position ne fut pas moindre que celle du “Manifeste du surréalisme” de 1924. Mais cet 
ouvrage, s’il fut important en ce qui touche l’orientation générale de l’art du XXe siècle, montra aussi 
les limites de l’esthétique surréaliste.  
On peut remarquer que tous les peintres que Breton a cités comptent aujourd'hui encore parmi les 
plus importants du panthéon artistique. Mais, dans son pamphlet, ‘’Troisième manifeste du 
surréalisme’’ (1930), Desnos lui lança cette pique : «Il est tout de même curieux de constater que les 
seuls peintres dont il dise du bien sans restrictions soient ceux avec lesquels il lui est possible de 
faire des affaires.» 
Dans la note blasphématoire où il fulmina contre Dieu, s’en prenant au Dieu transcendant du 
monothéisme, le jugeant si louche et infâme qu’il l’imagina sous les traits d’un porc suintant 
l’immoralité, il adopta un ton délirant et cassant. 
 
Le livre fut illustré de soixante-dix-sept photogravures d'après Arp, Braque, De Chirico, Ernst, 
Masson, Picabia, Picasso, Ray, Tanguy. 
Le texte allait être réédité en 1928, avec des ajouts où Breton indiqua les risques de corruption 
engendrés par le succès ; posa en règle absolue la nécessité d'une recherche indépendante, délivrée 
de tout souci de plaire : «Il y a, je ne crains pas de le dire, au moins aujourd'hui sur la route des 
peintres qui ont commencé à se tenir le mieux, une bête grotesque et puante qui s'appelle l'argent. 
Après des années d'effort désintéressé et de conquête, il se peut fort bien qu'ils en subissent les 



 18 

assauts.» ; affirma que la peinture ne devait pas être assimilable à un labeur artisanal, mais être une 
aventure mentale aux perpétuels rebondissements. 
Le texte fut repris en 1946, dans l’édition de Brentano’s qui fut augmentée de ‘’Genèse et 
perspectives artistiques du surréalisme’’ et de fragments inédits (‘’Phare de la mariée’’, ‘’Vie 
légendaire de Max Ernst’’, etc.). 
En 1965 parut une édition revue et augmentée de toute une série d’autres écrits concernant la 
peinture, la sculpture et les «objets» surréalistes. Leur réunion s’imposait : ou bien ils étaient 
éparpillés dans des revues introuvables et dans des catalogues d’exposition, ou bien ils étaient 
demeurés inédits, tout au moins en français. On y trouva, en particulier, un texte consacré au peintre 
Svanberg où Breton faisait, de façon catégorique, l’éloge du scabreux, le sentiment de la chair qui 
s'impose à nous comme un mirage, dans les circonstances où on l'attend le moins : «J'ai toujours 
pensé, pour ma part, qu'un certain scabreux, circonscrit au plan érotique, dont nous nous extasions 
dans certains rêves au point d'en garder la plus cruelle nostalgie au réveil, est tout ce qui a pu donner 
à l'homme l'idée des paradis.» Et il se fit lyrique : «Longtemps, je pense, les hommes éprouveront le 
besoin de remonter le fleuve magique qui s'écoule de leurs yeux, baignant dans la même lumière, 
dans la même ombre hallucinatoires les choses qui sont et celles qui ne sont pas.» 
_________________________________________________________________________________ 
 

Août 1925 
’La révolution d’abord et toujours’’ 

 
Tract 

 
Les signataires s’élevaient contre la guerre du Rif, guerre coloniale qui opposa les tribus habitant 
cette chaîne de montagnes du nord du Maroc aux armées espagnole et française, de 1921 à 1926. 
Le besoin d'agir se doublait d'une reconnaissance de la nécessité de fédérer les énergies, de 
dépasser les clivages au profit d'une action commune entreprise dans un souci de gagner en 
efficacité, et de peser davantage sur le cours des événements.  
 

Commentaire 
 
Ce fut l'une des premières prises de position politique des surréalistes, l'une des premières actions 
communes entreprises avec les groupes communistes de ‘’Clarté’’ et de ‘’Philosophies’’, ainsi qu’avec 
les Belges de ‘’Correspondance’’. Cependant, l'esprit anarchisant des premières années 1920 
continuait à se deviner, notamment quand on constate que c'était l'opposition à l'idée de patrie qui 
unissait ces groupes. 
_________________________________________________________________________________ 
 

Août 1925 
Critique de ‘’Lénine’’ de Trotski 

 
«Trotsky se souvient de Lénine, Et tant de claire raison passe par-dessus tant de troubles que c'est 
comme un splendide orage qui se reposerait. [...] Sur le plan moral où nous avons résolu de nous 
placer, il semble bien qu'un Lénine soit absolument inattaquable. [...] Voici que dégagés de toute 
arrière-pensée politique, ils [les communistes russes] nous sont donnés en pleine humanité ; qu'ils 
s'adressent à nous, non plus en exécuteurs impassibles d'une volonté qui ne sera jamais dépassée, 
mais en hommes parvenus au faîte de leur destinée, de la destinée, et qui se comptent soudain, et 
qui nous parlent, et qui s'interrogent. [...] Je me refuse absolument d'être tenu pour solidaire de tel ou 
tel de mes amis dans la mesure où il a cru pouvoir attaquer le communisme, par exemple, au nom de 
quelque principe que ce soit - et même de celui, apparemment si légitime, de la non-acceptation du 
travail. Je pense en effet que le communisme, en existant comme système organisé, a seul permis au 
plus grand bouleversement social de s'accomplir dans les conditions de durée qui étaient les siennes. 
Bon ou médiocre, en soi défendable ou non au point de vue moral, comment oublier qu'il a été 



 19 

l'instrument grâce auquel ont pu être abattues les murailles de l'ancien édifice, qu'il s'est révélé 
comme le plus merveilleux agent de substitution d'un monde à un autre qui fut jamais. […] Pour nous, 
révolutionnaires, il importe peu de savoir si le dernier monde est préférable à l'autre et, du reste, le 
moment n'est pas venu d'en juger. Tout au plus s'agirait-il de savoir si la Révolution russe a pris fin, ce 
que je ne crois pas. Finie, une révolution de cette ampleur, si vite finie? Déjà les valeurs nouvelles 
seraient aussi sujettes à caution que les anciennes? Allons donc, nous ne sommes pas assez 
sceptiques pour en rester à cette idée.» 
 

Commentaire 
 
Ce compte rendu contenait en germe la position politique de Breton, sa conception de la révolution. 
Mais on constate que ce fut d'abord un intérêt psychologique qui le poussa vers Lénine, car il avait vu 
percer I'homme sous le révolutionnaire ; le grand homme d'État Ie captiva surtout par sa conduite 
personnelle. Puis il tint à faire valoir que les idées qu’il exprimait n'étaient pas en désaccord avec 
l'esprit de la révolution russe. Mais, comme il partait de la conviction que celle-ci n'était qu'un 
commencement, qu'il fallait l'aider à se développer sur tous les plans de l'éthique, en lui apportant des 
suggestions et des critiques inspirées par un souci d'intégrité intellectuelle, il se préparait de graves 
difficultés en tant que militant. 
_________________________________________________________________________________ 

 
30 septembre 1925 
’Légitime défense’’ 

 
Pamphlet 

 
Breton s'en prenait au journal communiste ‘’L’humanité’’ et à son directeur, Henri Barbusse, qu'il 
accusait de crétiniser le peuple par des articles «serrant I'actualité de si près qu'il n'y a rien à voir au 
loin, donnant à tue-tête dans le particulier, présentant les admirables difficultés russes comme de 
folles facilités, décourageant toute autre activité extra-politique que le sport, glorifiant le travail non 
choisi en accablant les prisonniers de droit commun».  
Il repoussait avec indignation la phraséologie tendant à discréditer certaines formes d'anti-
conformisme : «Je ne puis comprendre que sur la route de la révolte il y ait une droite et une 
gauche». 
Il s'expliquait sur l'adhésion des surréalistes au programme communiste, «la seule force avec laquelle 
on puisse compter» : «Je dis que la flamme révolutionnaire brûle où elle veut et qu'il n'appartient pas 
à un petit nombre d'hommes, dans la période d'attente que nous vivons, de décréter que c'est ici ou là 
seulement qu'elle peut brûler. [...] Dans le domaine des faits, de notre part nulle équivoque : il n'est 
personne de nous qui ne souhaite le passage du pouvoir des mains de la bourgeoisie à celles du 
prolétariat. En attendant, il n'en est pas moins nécessaire que les expériences de la vie intérieure se 
poursuivent et cela, bien entendu, sans contrôle extérieur, même marxiste. [...] Écrire, je veux dire 
écrire si difficilement, et non pour séduire, et non, au sens où l'on entend d'ordinaire, pour vivre, mais, 
semble-t-il, tout au plus pour se suffire moralement et faute de pouvoir rester sourd à un appel 
singulier et inlassable, écrire ainsi n'est jouer ni tricher, que je sache. [...] Que nous importe la 
renaissance artistique? Vive la Révolution sociale et elle seule !» Il repoussait l’idée d’un ralliement 
total des surréalistes au communisme, et de la dissolution du groupe : «Nous appartenons corps et 
âme à la Révolution et si, jusqu'ici, nous n'avons jamais accepté de commandements c'était pour 
nous garder aux ordres de ceux qui l'animent». 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 



 20 

Janvier, mars et juin 1928 
 ‘’Réflexions sur la sexualité’’ 

 
C’est le verbatim d’entretiens entre les membres du groupe surréaliste. Ce fut Breton qui, ayant 
déclaré : «L'amour est peut-être compatible avec toutes les distractions, mais l'idée de l'amour n'est 
compatible avec aucune», demanda aux autres participants de définir l'amour, de passer en revue et 
d’évaluer méthodiquement les différentes formes de la sexualité. Il dirigea le dialogue, soumit ses 
interlocuteurs à un interrogatoire serré, à des questions précises, en réclamant d'eux une absolue 
franchise : 
-«Qu’est-ce qu'aimer une femme?» Or ces hommes devinrent muets ou réticents. Breton constata : 
«Il est curieux d'observer que nul ne puisse dire ici ce que c’est qu’aimer une femme !» Alors Aragon 
s'y risqua : «Aimer une femme, c'est considérer celle-ci comme l’unique préoccupation de sa vie, 
préoccupation devant laquelle toute autre préoccupation cède.» Ensuite, avec une passion grave, 
aussi éloignée de la mièvrerie que de la grivoiserie, les autres tentèrent de cerner la vérité de l'amour, 
chacun répondant selon son tempérament et son expérience. 
-«Quelle sorte d’espoir mettez-vous dans l’amour?» 
-«Comment envisageriez-vous le passage de l’idée d’amour au fait d’aimer? Feriez-vous à l’amour, 
volontiers ou non, le sacrifice de votre liberté? L’avez-vous fait? Le sacrifice d’une cause que 
jusqu’alors vous vous croyiez tenu de défendre s’il le fallait, à vos yeux pour ne pas démériter de 
l’amour y consentiriez-vous? Accepteriez-vous de ne pas devenir celui que vous auriez-pu être si 
c’est à ce prix que vous deviez de goûter pleinement la certitude d’aimer? Comment jugeriez-vous un 
homme qui irait jusqu’à trahir ses convictions pour plaire à la femme qu’il aime? Un tel gage peut-il 
être demandé, être obtenu?» 
-«Vous reconnaîtriez-vous le droit de vous priver quelque temps de la présence de l’être que vous 
aimez, sachant à quel point l’absence est exaltante pour l’amour, mais apercevant la médiocrité d’un 
tel calcul?» 
-«Croyez-vous à la victoire de l’amour admirable sur la vie sordide ou de la vie sordide sur l’amour 
admirable?» 
-«Quand un homme et une femme font l'amour, dans quelle mesure l'homme se rend-il compte de la 
jouissance de la femme?»  
-«Quand un homme et une femme font l'amour, dans quelle mesure la femme se rend-elle compte de 
la jouissance de l'homme?»  
- «Vous serait-il agréable ou désagréable de faire l'amour avec une femme ne parlant pas le 
français?» 
 -«Une femme qu'a priori vous pourriez aimer se donne à vous aussitôt que vous en avez le désir, 
l'aimerez-vous plus ou moins qu'une femme qui se fera longtemps désirer.»  
-«Que penseriez-vous de faire l'amour dans une église?» On a différentes réponses :  

- Unik : «Cela ne m'intéresse absolument pas.» 
- Prévert : «Cela ne m'intéresse pas à cause des cloches.» 
- Queneau : «Je ne mets jamais les pieds dans une église et n'y mettrai jamais les pieds pour 

cela.» 
- Tanguy : «Parfaitement odieux.» 
- Morise : «Idée absolument intolérable.» 
- Péret : «Je ne pense qu'à cela et j'ai la plus grande envie de le faire.» 
- Breton : «Je suis absolument de l'avis de Péret et je désirerais que cela comportât tous les 

raffinements possibles.»  
À une époque où florissaient les maisons de prostitution, il affirma catégoriquement : «Je rêve de les 
fermer... Parce que ce sont des lieux où tout se paye et aussi quelque chose comme les asiles et les 
prisons.» 
Lorsque le débat s'engagea sur l'onanisme, afin de déterminer s'il est justifiable, et s'il doit être 
conditionné par des images mentales, une certaine mauvaise foi se glissa dans les réponses. Breton 
fut le seul à manifester une opinion libre et sereine : «L'onanisme, dans la mesure où il est tolérable, 



 21 

doit être accompagné de représentations féminines. Il est de tous âges, il n'a rien de triste, il est une 
compensation légitime à certaines tristesses de la vie.»  
L'homosexualité masculine fut presque unanimement condamnée, Breton déclarant : «Je veux bien 
faire acte d'obscurantisme en pareil domaine. […] J'accuse les pédérastes de proposer à la tolérance 
humaine un déficit mental et moral qui tend à s'ériger en système et à paralyser toutes les entreprises 
que je respecte. […] Je tiens les enculeurs pour des enculables, des défoncés».  
 

Commentaire 
 
On voit, à travers ces débats exploratoires, ces investigations qui furent une des activités constantes 
des écrivains et artistes surréalistes, que Breton, qui était soucieux de maintenir l’intégrité des 
principes qu'il avait établis, voulut, en qui concernait les pratiques de la vie sexuelle comme en ce qui 
concernait les autres grands problèmes de la vie, définir les lois d'un comportement sans entraves. 
Manifestant un constant besoin de pureté, il ne cessa de s'opposer sévèrement aux jouisseurs 
égoïstes, de condamner, avec un beau mépris, les «enivrements vulgaires». S’il honora les 
perversions lorsqu'elles témoignaient de «la pierre incandescente de l'inconscient sexuel» (‘’L’amour 
fou’’), sa désapprobation à l'égard de l'homosexualité ne varia pas.  
Les comptes rendus de ces entretiens furent publiés dans le n°11 et le n°12 de ‘’La révolution 
surréaliste’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 

12 juin 1928 
‘’Lettre aux voyantes’’ 

 
Aux «infâmes prêtres», Breton oppose les voyantes, dont le rôle est, pour lui, d'ouvrir devant l'individu 
le champ de la possibilité absolue, où se confond le fait accomplissable et le fait accompli. Il déclare 
aux voyantes : «Vous seules savez faire s'élancer de nous un personnage en tous points semblable à 
nous-mêmes, qui, par-delà les mille et mille lits où nous allons, hélas ! reposer, par-delà la table aux 
innombrables couverts autour de laquelle nous allons tenir nos vains conciliabules, ira nous précéder 
victorieusement.» Il les considère comme les «seules gardiennes du secret». Il les conjure de lancer 
à travers le monde «la grande parole annonciatrice», de ne pas se résigner aux outrages de I'opinion, 
de ne pas accepter Ia condition subalterne qui leur est faite, de préserver ce moyen de connaissance 
qu’elles détiennent, et qui est à peine différent de celui des poètes. Il pense qu’il n’est pas nécessaire 
que ce qu’elles prédisent se réalise : «Que la réalité se charge ou non de vérifier par la suite les 
assertions que je tiens de vous, je n'accorderai pas une importance capitale à cette preuve 
arithmétique comme le feraient tous ceux qui n'auraient pas tenté pour leur compte la même 
opération.» L'une d'elles lui ayant annoncé qu'il allait se rendre bientôt en Chine, et y courir de grands 
dangers, grâce à elle il s'y vit. En effet, il avouait le désir qu’il avait de connaître le destin, le crédit 
qu’il accordait à l’astrologie, à l’horoscope, aux pratiques méprisées des chiromanciennes, voyantes 
et autres astrologues. Il voulait s'engager plus avant et d’une façon plus méthodique dans la 
découverte d’une croyance qui offrirait un autre moyen de voir, une façon hétérodoxe et 
potentiellement riche de découvertes d'approcher les énigmes du monde : «Nous sommes à la 
recherche, nous sommes sur la trace d’une vérité morale dont le moins qu’on puisse dire est qu’elle 
nous interdit d’agir avec circonspection. Il faut que cette vérité soit aveuglante.» Pour lui, l'être 
humain doit «prendre les ordres du merveilleux», c'est-à-dire épier autour de lui tous les phénomènes 
qui l’invitent à sortir des voies ordinaires et logiques de la réalité. 
 

Commentaire 
 
Dès les «sommeils» de 1922, quand Desnos, encouragé par les questions répétées de ses amis, se 
livra à des prédictions pour la plupart peu fondées en méthode, Breton avait été incité à arpenter la 
«lisière des systèmes de connaissances», à étudier les phénomènes paranormaux.  



 22 

Dans le ‘’Manifeste’’ de 1924, il avait montré sa volonté de rompre avec le rationalisme, l'esprit 
scientifique.  
Lorsqu'il était directeur de ‘’La révolution surréaliste’’, il avait une voyante attitrée, Mme Sacco, en qui 
il avait une grande confiance, et que consultait aussi Ernst.  
Sa ‘’Lettre aux voyantes’’ fut le texte inaugural des théories où il exposa les moyens d'atteindre à un 
sacré en dehors de la religion.  
Si, officiellement, il n’allait jamais s'agir pour lui que de visiter les croyances des autres, on a 
cependant trouvé, discrètement classés dans ses archives personnelles, des thèmes astraux qui 
prouvent qu’il était passé de l'intérêt intellectuel à une pratique qui paraît peu sérieuse pour un esprit 
moderne. 
_________________________________________________________________________________ 

 
1929 

‘’Notes sur la poésie’’ 
 

Recueil de textes 
 
Breton et Éluard réunirent un certain nombre de définitions et d’aphorismes groupés sous quatre 
rubriques : ‘’Notes sur la poésie’’, ‘’La poésie’’, ‘’Voix de la poésie’’, ‘’Rhétorique’’. 
L’ensemble défend une absolue volonté de liberté poétique, l'article essentiel de cette charte étant 
celui-ci : «Un poème doit être une débâcle de l'intellect. Il ne peut être autre chose. Débâcle : c'est un 
sauve-qui-peut, mais solennel, mais probant ; image de ce qu'on devrait être, de l'état où les efforts 
ne comptent plus.»  
La poésie est définie comme «l’essai de représenter ou de restituer, par des cris, des larmes, des 
caresses, des baisers, des soupirs, ou par des objets, ces choses ou cette chose que tente 
obscurément d’exprimer le langage articulé dans ce qu’il a d’apparence de vie et de dessein 
supposés.» La poésie serait la vérité du langage ; elle formulerait, non pas clairement mais 
absolument, ce qu’il ne peut que cacher, de par ses articulations et sa fonction sociale. Elle 
dépasserait le sujet, «qui lui est aussi propre et lui importe aussi peu qu’à un homme son nom». Elle 
ne devrait pas exprimer un sujet déterminé à I'avance ; il doit être sécrété au fur et à mesure de 
l'improvisation lyrique, le lyrisme étant défini comme le «développement d'une protestation». 
Est déclaré comme nécessaire le recours systématique aux ressources profondes et inconscientes 
de l’esprit. Pour Breton et Éluard, écrire, c'est plonger dans la conscience humaine, toucher un fond. 
Le sommeil et le rêve, états où le langage articulé et raisonneur est le moins contraignant, seraient 
donc les moments privilégiés de la poésie. Le récit de rêve et «l’écriture automatique» seraient les 
deux techniques qui permettent la liberté du sujet 
Est proclamé le refus de toutes les contraintes de forme, des règles traditionnelles, pour parvenir à 
bouleverser le fond. La recherche d’une pensée vraie doit dissiper les voiles, plus ou moins pudiques, 
qui l’enveloppent si on se soumet à la rhétorique traditionnelle. La poésie régulière, en ce qu’elle 
suppose de contraintes, est contraire à la vraie poésie, la rime, en particulier, étant proscrite car elle 
«constitue une loi dont dépend le sujet et est comparable à une paire de claques.» La poésie étant 
considérée comme étant plus fondamentale que sa propre musique, le poème ne passe plus par les 
sons ; il ne doit pas être lu à haute voix, la voix humaine étant récusée en tant que soutien de la 
poésie : «Les qualités que l'on peut énoncer d'une voix humaine sont le contraire de celles que l'on 
doit, sans les étudier, recevoir dans la poésie. / Et le ‘’magnétisme’’ de la voix ne doit pas se 
transposer dans l'alliance sans mystère et juste ou injuste des idées ou des mots. / La discontinuité 
du beau son est essentielle.» Il faudrait substituer le regard à la voix comme support du langage.  
Cependant, la poésie ne doit pas être asservie à l'expression d'une forme nouvelle : «Si l'on se 
représentait toutes les recherches que suppose la création ou l'adoption d'un fond, on ne I'opposerait 
jamais bêtement à la forme.» ; celle-ci naît du rapprochement de mots, elle est une fonction et non 
pas un effet. 
Est affirmée la nécessité de la simplicité : «Il faut dévêtir les pensées, les émotions».  



 23 

Est défendue la spontanéité : «À la moindre rature, le principe d'inspiration totale est ruiné. 
L'imbécillité efface ce que l'oreille a prudemment créé. Il faut donc ne lui faire aucune part, à peine de 
produire des monstres. Pas de partage. L'imbécillité ne peut être reine.» Breton et Éluard s'opposent 
de toute leur force à la conception du poème qu'on travaille, reprend, lime, achève : «Un poème est 
toujours achevé - il ne peut être à la merci de l'accident qui le termine, c'est-à-dire qui le donne au 
public.» 
Les deux poètes se livrèrent aussi à un pastiche antithétique et subversif, d’un humour de potaches, 
composé à partir des trente-neuf premières réflexions que Valéry avait exposées dans l’essai intitulé 
‘’Littérature’’ qu’il venait de faire paraître. Il avait proclamé : «Quelle honte d’écrire sans savoir ce que 
sont langage, verbe, métaphores, changement d’idée, de ton ; ni concevoir la structure de la durée de 
l’ouvrage, ni les conditions de sa fin ; à peine le pourquoi et pas du tout le comment ! Rougir d’être la 
Pythie…» Aussi substituèrent-ils au mot «honte» le mot «fierté», et conclurent-ils : «Quelle fierté 
d'écrire, sans savoir ce que sont langage, verbe, comparaisons, changements d'idées, de ton ; ni 
concevoir la structure de la durée de l'œuvre, ni les conditions de sa fin ; pas du tout le pourquoi, pas 
du tout le comment ! Verdir, bleuir, blanchir d'être le perroquet...» 

 
Commentaire 

 
Si définir le poème comme «une débâcle de l’intellect» pourrait permettre de le confondre avec 
n’importe quelle élucubration, Breton et Éluard s’étaient empressés de préciser qu’il doit s’agir d’un 
«sauve-qui-peut, mais solennel, mais probant ; image de ce qu’on devrait être». Il ne s’agit donc pas 
de reconnaître n’importe quoi, sous prétexte de spontanéité. 
La volonté de substituer le regard à la voix comme support du langage se vérifie chez Breton et chez 
Éluard qui se préoccupèrent de «donner à voir», de satisfaire le regard ; d’ailleurs, leurs poèmes se 
prêtent moins à être mis en musique que ceux d'Aragon qui, du fait de son utilisation de tous les 
procédés oratoires hérités du romantisme, flattent la voix. Cependant, il ne s'agissait en aucune façon 
d’une description du visible : Breton ne cessa de croire «au triomphe», par l'auditif, «du visuel 
invérifiable». 
Le texte fut orné d’un dessin de Dali. 
_________________________________________________________________________________ 

 
Décembre 1929 

“Second manifeste du surréalisme” 
 
On peut discerner huit thèmes principaux : 
-caractère factice des vieilles antinomies ; 
-refus, par le surréalisme, de toute morale ; 
-critique de certains surréalistes ; 
-rappel des fondements du mouvement ; 
-appel à l'implication sociale ; 
-mise en garde contre l'endoctrinement politique ; 
-attirance pour l'ésotérisme ; 
-refus du succès mercantile. 
Breton débuta par un éloge de la violence, fustigea avec une incroyable force toutes les formes de 
l'arrivisme littéraire et politique, réclama du poète une telle pureté révolutionnaire que plus personne 
ne lui semblait réaliser cet idéal. Il estimait qu’aucun militant politique ne pourrait mettre en doute 
qu'un auteur qui se compromet dans un texte aussi énergique n'est pas animé du désir d'en finir avec 
le monde bourgeois. Néanmoins, il voulut qu'on ne s'abuse pas sur le sens de son entreprise : «Le 
problème de l'action sociale n'est, je tiens à y revenir et j'y insiste, qu'une des formes d'un problème 
plus général que le surréalisme s'est mis en devoir de soulever et qui est celui de l'expression 
humaine sous toutes ses formes.» 
De ce fait, il se pencha de nouveau sur l’inspiration, fit de nouveau la promotion de ces produits de 
«la vie passive de l’intelligence» que sont «l’écriture automatique et les récits de rêves». 



 24 

Au nom de tous les surréalistes, il déclara : «Nous combattons sous toutes leurs formes l’indifférence 
poétique, la distraction d’art, la recherche érudite, la spéculation pure. Nous ne voulons rien avoir de 
commun avec les petits ni avec les grands épargnants de l’esprit.» 
Il définit l’esprit surréaliste : «Un esprit qui défie à la fois l’esprit de la baraque foraine et celui du 
cabinet médical.»  
Prônant la mise en valeur du sacré, il affirma la nécessité de s’intéresser aux sciences de l'occulte, 
non par fantaisie de poète qui s'enchante des images bizarres foisonnant dans les grimoires, mais 
pour en éliminer Ie pittoresque de mauvais aloi, et n'en retenir que les ferments actifs : «Il y aurait tout 
intérêt à ce que nous poussions une reconnaissance sérieuse du côté de ces sciences à divers 
égards aujourd'hui complètement décriées que sont l’astrologie, entre toutes les anciennes, la 
métapsychique (spécialement en ce qui concerne l'étude de la cryptesthésie [la connaissance de 
choses réputées inconnaissables selon l'expérience ou le sens communs]) parmi les modernes. Il ne 
s'agit que d'aborder ces sciences avec le minimum de défiance nécessaire et il suffit pour cela, dans 
les deux cas, de se faire une idée précise, positive, du calcul des probabilités.» Il prit l’alchimie 
comme modèle : «Je demande qu'on veuille bien observer que les recherches surréalistes présentent, 
avec les recherches alchimiques, une remarquable analogie de but : la pierre philosophale [qui 
permettrait, selon les alchimistes, de transformer les métaux en or] n'est rien d'autre que ce qui devait 
permettre à l'imagination de l'homme de prendre sur toutes choses une revanche éclatante.»  
Il promulgua le «dogme de la révolte absolue, de l'insoumission totale, du sabotage en règle» qu’il 
plaçait d'emblée au cœur du mouvement surréaliste, déclarant que tous les moyens sont «bons à 
employer pour ruiner les idées de famille, de patrie, de religion». Il menaça la société de «l'arme à 
longue portée du cynisme sexuel», du libertinage. Il alla jusqu’à proférer : «L’acte surréaliste le plus 
simple consiste, revolver aux poings, à descendre dans la rue et à tirer au hasard, tant qu’on peut, 
dans la foule. Qui n’a pas eu, au moins une fois, envie d’en finir de la sorte avec le petit système 
d’avilissement et de crétinisation en vigueur a sa place toute marquée dans cette foule, ventre à 
hauteur de canon....» Il ajouta une note qui lui permit, car il était pleinement conscient de son effet, de 
développer son propos et de réfuter par avance toute critique : «Cet acte que je dis le plus simple, il 
est clair que mon intention n'est pas de le recommander entre tous parce qu'il est simple et me 
chercher querelle à ce propos revient à demander bourgeoisement à tout non-conformiste pourquoi il 
ne se suicide pas, à tout révolutionnaire pourquoi il ne va pas vivre en U.R.S.S..» 
Déclarant que, «en matière de révolte, aucun de nous ne doit avoir besoin d’ancêtres», il se dissocia 
de figures du passé que, en 1924 il avait placées au premier plan : «Inutile de discuter encore sur 
Rimbaud : Rimbaud s’est trompé, Rimbaud a voulu nous tromper. Il est coupable devant nous d’avoir 
permis, de ne pas avoir rendu tout à fait impossibles certaines interprétations déshonorantes de sa 
pensée, genre Claudel [...] Crachons, en passant, sur Edgar Poe.» Il n’épargna que Lautréamont. 
D’autre part, faisant le point sur les remous qu'avait connus le groupe surréaliste ces dernières 
années, il se livra à un règlement de comptes. Trouvant que trop de membres avaient failli du fait de 
tel ou tel de leurs comportements, s’étaient permis de basses compromissions, il se séparait des 
tièdes, des esthètes, des rebelles qu’il appelait des «traîtres». Il s’en prenait même aux anciens 
compagnons de route : Artaud, Soupault, Desnos, Naville, Vitrac, Ribemont-Dessaignes, Duchamp. Il 
s’en prenait encore aux intellectuels qui émergeaient dans les années trente : Bataille, Leiris, Daumal. 
Seul parmi les contemporains, Tristan Tzara, allié de la première heure avec Dada, trouvait encore 
grâce à ses yeux, parce qu’il ne pouvait être soupçonné d'avoir failli à l’idéal de la révolte.  
Statuant : «Le problème de l’action sociale n’est, je tiens à y revenir et j’y insiste, qu’une des formes 
d’un problème plus général que le surréalisme s’est mis en devoir de soulever et qui est celui de 
l’expression humaine sous toutes ses formes», il n'hésita pas à critiquer les instances dirigeantes du 
parti communiste, à retracer  ses démêlés avec elles. D’ailleurs, il refusait la notion d’«art prolétarien» 
: «Je ne crois pas à la possibilité d'existence actuelle d'une littérature ou d'un art exprimant les 
aspirations de la classe ouvrière.»  
Enfin, en s'inspirant de ‘’La phénoménologie de l'esprit’’ de Hegel, il justifia son intransigeance par 
cette assertion : «Tout porte à croire qu’il existe un certain point de l’esprit d’où la vie et la mort, le 
réel et l’imaginaire, le passé et le futur, le communicable et l’incommunicable, le haut et le bas 



 25 

cessent d’être perçus contradictoirement. Or c’est en vain qu’on chercherait à l’activité surréaliste un 
autre mobile que l’espoir de la détermination de ce point.» 
 

Commentaire 
 
Breton voulait maintenir l’orthodoxie du mouvement surréaliste, et le relancer. D’ailleurs, même si le 
texte est censé avoir été rédigé collectivement, on y reconnaît bien son style ; il y apparaît 
sarcastique, intolérant, doué du génie de l'invective, aspect qui ne se laissait deviner que par endroits 
dans ses autres écrits. 
La définition qu’il avait donnée du surréalisme, et le postulat de l’exigence d’un engagement total 
(faire «acte de surréalisme absolu») présents dans le premier ‘’Manifeste’’ préfiguraient le 
totalitarisme que trahissaient l'extrême intransigeance et la virulence du second, où le ton avait 
changé, même s’il se défendit de toute position dogmatique. En effet, approfondissant les 
investigations, le sens et la portée philosophique du premier ‘’Manifeste’’, il s’employa, dans le 
second, à codifier tous les changements que le mouvement avait connus pendant ses cinq premières 
années et, en particulier, le passage de l'automatisme psychique au militantisme politique, le 
remplacement de Freud par Marx comme figure tutélaire. La réflexion marxiste, qu’il mena à partir de 
la dialectique hégélienne, l’amena à vouloir tenter une conciliation du freudisme avec le marxisme. Ce 
fut dans l'espoir de servir le prolétariat qu’il fit un effort de dépassement de la révolte fondatrice, et se 
rallia aux concepts du matérialisme historique. Mais, s’il affirma son attachement à la «Révolution» 
dont il tenta de montrer que le surréalisme était indissociable, cela n’allait pourtant pas être l’avis des 
dirigeants du parti communiste ! 
Avec la violence d'un véritable inquisiteur, il s’employa, à rappeler à l’ordre les dissidents en se 
faisant polémique, en maniant le sarcasme et même l’injure, en anathématisant ceux qui étaient, à 
ses yeux, coupables de ne pas partager son intransigeance. En fait, son agressivité allait de pair avec 
sa détresse : «Je cherche autour de nous avec qui échanger encore, si possible, un signe  
d’intelligence ; mais non : rien.» Il manifesta pleinement une humeur sombre, qui trahissait une 
grande amertume personnelle.  
Sa définition véritablement terroriste de «l’acte surréaliste le plus simple» lui fut souvent reprochée : 
en 1951, dans ‘’L’homme révolté’’, Camus écrivit qu’il doit la «regretter» [il ne le fit jamais !] ; la même 
année, Queneau, dans ‘’Philosophes et voyous’’, la qualifia d’«acte SS», et ajouta : «Il faut bien le 
reconnaître, maintenant que nous avons une expérience historique un peu ravivée [...] Surréalistes et 
hitlériens étaient tous deux des voyous [...] Entre les manifestations des camelots du roy [militants 
royalistes qui, entre 1908 et 1936, constituèrent le service d'ordre et de protection du mouvement 
d’extrême droite, l'Action française] et des surréalistes, quelle différence?».  
 
En 1930, les exemplaires de luxe qui furent édités comportaient la reproduction en couleurs d’un 
dessin de Dali. 
Ce ‘’Second manifeste’’ reçut une réplique cinglante de Robert Desnos qui publia un ‘’Troisième 
manifeste du surréalisme’’. 
En 1946, Breton réédita le ‘’Second manifeste du surréalisme’’. Mais, repenti, il chercha à en tempérer 
la virulence polémique dans l’avertissement qu’il y joignit : avec le temps, il s’était fait plus humain ; 
aussi tenta-t-il de remettre dans leurs contextes respectifs les conflits qu'il avait pu avoir avec 
quelques artistes. Il garda cependant ses positions. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1932 
‘’Misère de la poésie. L’affaire Aragon devant l’opinion publique’’ 

 
Pamphlet 

 
Aragon ayant effectué, en 1930, un voyage en U.R.S.S. qui lui avait inspiré un violent poème intitulé 
‘’Front rouge’’, qu’il avait fait paraître en juillet 1931, qui lui avait valu une inculpation par le 



 26 

gouvernement français pour «excitation de militaires à la désobéissance et provocation au meurtre 
dans un but de propagande anarchiste», et la menace d’une peine de cinq ans de prison, Breton avait 
pris sa défense, et avait dénoncé la censure de l’activité poétique par l’autorité politique dans un tract 
collectif intitulé ‘’L'affaire Aragon’’. Puis, sous son seul nom, il publia ce texte. 
Il s'y élevait contre ceux qui, refusant Ieur signature, n’avaient voulu voir dans le tract qu'un moyen de 
dégager la poésie de tout «risque», et cela en contradiction avec I'attitude surréaliste. Il la définissait 
ainsi : «Le drame social existe, les surréalistes ont fait savoir en mainte occasion qu'ils ne se 
contenteraient pas de rester spectateurs de ce drame. Le drame poétique existe aussi et tout comme 
le précédent il a eu, ne fût-ce qu'au siècle dernier, ses héros qui, dans ce pays, s'appellent Borel, 
Nerval, Baudelaire, Rimbaud, Cros, Lautréamont, Jarry. Surréalistes, il n'est pas en notre pouvoir 
d'effacer ces noms, de nier ou même de laisser intercepter la lumière que nous en avons reçue.» 
Revendiquant la pureté de la poésie, ce qui était, pour lui, revendiquer le droit de n’importe quel être 
humain de penser par lui-même et de dire sans contrainte ce qu’il pense, il expliquait qu'on ne saurait 
juger un poème littéralement, ni prendre ses images au pied de la lettre. Il s'insurgeait «contre toute 
tentative d'interprétation d'un texte poétique à des fins judiciaires». 
 

Commentaire 
 
La défense de Breton n’allait pas sans ambiguïté ; en effet, là où I'on attendrait une définition de la 
poésie militante, on ne trouve guère que règlement de comptes puisque les gens qu’il attaquait le 
plus vivement étaient ceux qui étaient de son bord politique. L'«affaire Aragon» a d'ailleurs mis au 
jour les contradictions du surréalisme, qui voulait à la fois I'engagement et la libre disposition de ses 
déterminations ; qui avait de la difficulté à mettre d’accord poésie et action, à sortir ainsi de la 
littérature. 
‘’Misère de la poésie’’ apparaît comme une préface aux ‘’Vases communicants’’ (1932) et à ‘’Position 
politique du surréalisme’’ (1935).  
_________________________________________________________________________________ 

 
26 novembre 1932 

“Les vases communicants” 
 

Recueil de textes 
 
On peut y distinguer deux grands thèmes : 
 
Considérations sur le rêve qui s’étendent sur les deux premières parties du livre. 
Breton débute par une exposition succincte de la méthode que le marquis d'Hervey-Saint-Denis 
utilisait pour rêver la nuit à volonté, et qu'il avait révélée dans son ouvrage ‘’Les rêves et les moyens 
de les diriger’’ (1867). Par exemple, il prit soin, en suçant une racine d'iris durant l'état de veille, de 
penser à Ia fable de Pygmalion, et, comme, Ia nuit, il se fit glisser cette racine entre les lèvres par une 
main complice, il rêva aussitôt de Galatée. D'autres fois, il fit apparaître alternativement deux dames 
qui le séduisaient, en reproduisant, au moyen d'une boîte à musique, pendant son sommeil, deux 
valses qu'il s'était habitué à associer à l'une et à I'autre de ces personnes.  
Breton, tout en dénonçant l'insuffisance de ces expériences et l'esprit de dilettantisme qui les anima, 
reconnaît néanmoins qu’elles démontrent à quel point est essentielle à l'être humain la nécessité de 
tirer parti de ses rêves, en les arrachant à la vie réelle, au lieu de les considérer soit comme des 
avertissements surnaturels, soit comme les résidus d'une activité plus ou moins négligeable. 
Cette nécessité une fois posée, et après avoir fait justice des préjugés subsistant encore contre la vie 
onirique, Breton, est tout d’abord navré de constater le peu d’importance qui lui est accordée : «Il n’y 
a rien de plus choquant pour l’esprit de voir à quelles vicissitudes a été condamné l’examen du 
problème du rêve, de l’antiquité à nos jours. De piètres ‘’clés des songes’’ persistent à circuler, 
indésirables comme des jetons, à la devanture des librairies vaguement populaires. C’est sans espoir 
qu’on cherche à découvrir, dans les œuvres des philosophes les moins tarés des temps modernes, 



 27 

quelque chose qui ressemble à une appréciation critique, morale, de l’activité psychique telle qu’elle 
s’exerce sans la directive de la raison.»  
Puis il déclare vouloir chercher «les causes de l’indifférence prolongée des esprits qu’on se fût 
attendu à trouver compétents pour cette part la plus égarante, de l’activité humaine, commune à tous 
les hommes et vraisemblablement dénuée de conséquences sur le plan de l’existence pratique» car, 
dit-il, «l’oubli partiel dans lequel les rêves sont tenus et l’inattention volontaire qu’on leur prête ne 
parvient pas à me les faire tenir pour inoffensifs». Il constate d’abord le «fait universellement reconnu 
que les puissances organisatrices de l’esprit n’aiment guère compter avec les puissances 
apparemment désorganisatrices. Il ne serait pas extraordinaire que les hommes qui ont disposé au 
degré le plus haut de celles-là se soient instinctivement dérobés à l’évacuation exacte de celles-ci.» Il 
affirme : «Que l’on accorde au rêve cette importance ou une importance moindre dans la durée (et, 
dans le premier cas, il s’agirait encore une fois, compte tenu des instants de crépuscule psychique 
dans la veille, d’au moins la moitié de l’existence humaine) on ne saurait se désintéresser de la 
manière dont l’esprit réagit en rêve, ne fût-ce que pour en déduire une conscience plus complète et 
plus nette de sa liberté. La nécessité du rêve a beau ne pas être connue, il est clair qu’elle existe.»  
S’il veut débarrasser le champ du rêve des préjugés, des sottes croyances, il admet cependant la 
valeur prémonitoire de certains rêves ; il pense aussi qu'on peut «avec quelque ingéniosité [...] 
provoquer certains rêves chez un autre être, pour peu qu'à son insu l'on s'applique à le faire tomber 
dans un système assez remarquable de coïncidences. Il ne serait nullement utopique de prétendre, 
par là, agir à distance, gravement, sur sa vie.» 
Surtout, il veut démontrer que le monde réel et le monde du rêve ne font qu'un ; mettre en évidence 
l'interaction du monde intérieur et du monde extérieur, la double contamination du rêve par la réalité 
et de la réalité par le rêve ; montrer l’importance du rêve dans l'alternative philosophique de 
l’idéalisme et du matérialisme. Il écrit : «Il m'a paru et il me paraît encore, c’est même tout ce dont ce 
livre fait foi, qu'en examinant de près le contenu de l'activité la plus irréfléchie de l'esprit [...], il est 
possible de mettre au jour un tissu capillaire dans l'ignorance duquel on s’ingénierait en vain à vouloir 
se figurer la circulation mentale». Il se demande : «Que deviennent dans le rêve le temps, l'espace, le 
principe de causalité?»  
 
Breton indique qu’il y a une foule de littérateurs de dernier ordre qui, pour exploiter un maigre filon, ne 
font du rêve qu'un thème de fabulation. Il les rejette : «Ce ne sont qu'improvisations à bas prix de 
gens exaltés et d'optimistes à tous crins bien décidés à ne voir dans le rêve que le libre et joyeux 
divertissement de notre ‘’imagination déchaînée’’. Nulle compréhension plus élevée de part ni d'autre, 
rien qui repose sur l'acceptation du rêve comme nécessité naturelle, rien qui tende à lui assigner son 
utilité véritable, rien moins que jamais qui, de la ‘’chose en soi’’, sur laquelle on se plaît à faire tomber 
le rideau du rêve, parvienne, non seulement malgré le rêve mais par le rêve, à faire une ‘’chose pour 
nous’’». Il reproche à ces médiocres auteurs de vanter les ressources du rêve au détriment de 
l'action.  
Il signale que s’intéressent aussi au rêve des hommes de science. Mais ils ne vont pas assez loin 
dans leurs observations, ou ils en amoindrissent la portée par des considérations rationalistes. Il cite 
différents théoriciens qui ont proposé une interprétation du rêve, et critique ainsi : 
- Haffner, pour qui la caractéristique du rêve est l’absence de temps et d'espace ; 
- Delage, qui voit dans le rêve un fait organique où le psychique subsiste sous une forme larvaire ; 
- Maury, dont les vues remarquables sont entachées d'idéalisme ;  
- Havelock Ellis et Freud qui montrent un «manque à peu près complet de conception dialectique». Il 
s'arrête longuement sur Freud, sur son ouvrage, “La science des rêves” ; il affirme l’admirer, adopte 
ses idées sur le contenu manifeste et Ie contenu latent du rêve, sa distinction d’un rêve-prologue et 
d’un rêve principal, son processus de condensation et de déplacement ; mais il lui adresse diverses 
objections :  

-Il constate que l’essentiel de son propos sur l’interprétation symbolique du rêve est inspiré 
des idées de Volkelt, et lui reproche de ne pas le citer. 

-Il remarque : «La méthode d’interprétation psychanalytique des rêves eût depuis plus d’un 
quart de siècle fait ses preuves si deux obstacles à première vue presque insurmontables n’étaient 



 28 

venus interrompre son essor, réduisant considérablement la portée de ses investigations. C’est tout 
d’abord le barrage défini sous le nom de ‘’mur de la vie privée’’, barrage social derrière lequel il est 
entendu que l’homme, sans coupable indiscrétion, ne peut chercher à rien voir. Freud lui-même, qui 
est le premier à témoigner, à cet égard, d’une liberté d’esprit assez exceptionnelle à laquelle on ne 
peut que rendre hommage, n’échappe pas à la crainte d’aller trop loin dans ses confidences. ‘’On 
éprouve, écrit-il, une pudeur bien compréhensible à dévoiler tant de faits intimes de la vie intérieure et 
on craint les interprétations malveillantes des étrangers.’’» Il regrette que Freud ait étudié la 
symbolique des rêves avant tout à partir d’observations de rêves de malades ; que, quand il interpréta 
les siens, iI se montra trop timoré, car il en élimina l'élément sexuel, alors qu'il le fit ressortir en 
analysant ceux des autres.  
 
S’étant mis à l'écoute de ses propres rêves afin de s’en souvenir en pleine veille, il se livre à une 
analyse de deux d’entre eux, pour vérifier sur lui-même ce qu’apporte à l’individu sa vie nocturne.  
 
- D’abord, il décrit le rêve qu’il avait fait dans la nuit du 16 août 1931, alors qu’il était dans une période 
de désarroi affectif à cause de l'échec d’une liaison amoureuse. Y gravitaient trois principaux 
personnages : «une vieille femme qui semble folle» et qui est agressive ; une jeune femme fringante 
qu’il appelle «X» [dans ‘’L’amour fou’’ (page 52), il indiqua que, dans ‘’Les vases communicants’’, il 
désigna ainsi Suzanne Muzard, parce que sa conduite avait été détestable : cette ancienne maîtresse 
de Berl l’avait obligé à se séparer de son épouse, tout en lui faisant endurer beaucoup de souffrance, 
avant de l'abandonner pour revenir à Berl !] ; et Nosferatu, du film ‘’Nosferatu le vampire’’, qui, à ses 
yeux, représentait Berl, auquel trouvait une certaine ressemblance avec le personnage de Murnau ! 
Pour lui, son désir inconscient était de voir X échapper aux griffes du vampire Nosferatu, et lui 
revenir, telle Gradiva, la revenante de la nouvelle de Jensens [Norbert Hanold, un jeune archéologue 
allemand, est fasciné par le moulage d'une Pompéienne qu'il a appelée Gradiva, «celle qui avance» ; 
il se rend à Pompéi, entrevoit puis rencontre plusieurs fois cette jeune femme qui, étonnamment, 
parle allemand, et se révèle bien vivante, est même une voisine qu'il a négligée depuis l'enfance] que 
Freud analysa dans “Le délire et les rêves dans la Gradiva” (1903), tandis que Breton allait donner le 
nom de ‘’Gradiva’’ à la galerie d’art qu’il allait tenir avec Jacqueline Lamba. et, du même coup, de 
s’éloigner de Nadja [voir, dans le site, BRETON ‘’Nadja’’] déguisée en vieille folle à la manière d’Irma 
Vep, du film ‘’Les vampires’’ de Feuillade. Il supputa que la présence de Nadja dans son rêve était, de 
sa part, une défense inconsciente contre «la responsabilité involontaire» qu'il avait «pu avoir dans 
l'élaboration de son délire et par suite de son internement, responsabilité que X lui a souvent jetée à 
la tête dans ses moments de colère». Son analyse, qui suit pas à pas le contenu manifeste du rêve, 
ne laisse de côté aucun des éléments plus ou moins récents qui avaient pu contribuer à sa formation. 
Passant au crible les situations qu’il avait rencontrées, explorant en tous sens les carrefours qui se 
présentaient, décortiquant les symboles, il dégage peu à peu le sens général du rêve.  
Il conclut qu'il ne voit rien, dans tout l'accomplissement de la fonction onirique, qui n'emprunte 
clairement aux seules données de la «vie vécue» : «Nul mystère en fin de compte, rien qui soit 
susceptible de faire croire, dans la pensée de l'homme, à une intervention transcendante qui se 
produirait au cours de la nuit.» Son analyse montre également que, contrairement à ce que le 
contenu manifeste du rêve tend à faire apparaître comme préoccupation essentielle, l'accent est en 
réalité mis ailleurs, et tout particulièrement sur les nécessités de rompre avec un certain nombre de 
représentations affectives, de caractère paralysant. Il considère donc qu’il est absolument faux 
d'opposer le rêve à l'action, comme s'il était le refuge de ceux qui ne veulent pas agir, car il 
permettrait de surmonter des inhibitions paralysant le comportement. «À la très courte échelle du jour 
de vingt-quatre heures, il aide l'homme à accomplir le saut vital. Loin d'être un trouble dans la 
réaction de l'intérêt de la vie, il est le principe salutaire qui veille à ce que cette réaction ne puisse être 
irrémédiablement troublée.» Pour lui, sous une forme des plus impératives, le rêve a pour but une 
catharsis de ses passions : «Le rêve, dis-je, m’engage à éliminer et, peut-on dire, élimine pour moi la 
part consciemment la moins assimilable du passé. J’affirme ici son utilité capitale qui n'est point 
d'agrément aussi vain que d'aucuns ont voulu le faire croire, qui est mieux même que de simple 



 29 

cicatrisation, qui n'est pas de consolation, mais de mouvement au sens le plus élevé du mot, c'est-à-
dire au sens pur de contradiction réelle qui conduit en avant.»  
 
- Pour confirmer que le rêve n’est pas une fuite dans l’irréel, Breton en raconte un second, un «rêve 
éveillé» qui le hanta au printemps 1931, alors qu’il était déjà dans sa période de désarroi affectif. S’y 
manifeste le phénomène bien connu de l’autosuggestion par laquelle on fait «d'une chose qui n'a pas 
été - mais qui a été ressentie violemment comme ayant pu être, par suite comme devant et pouvant 
être - une chose qui a été.» Il s'était senti comme «en état de rêve», celui-ci envahissant sa vie. Il 
note : «La différence fondamentale qui tient au fait qu’ici je suis couché, je dors, et que là je me 
déplace réellement dans Paris ne réussit pas à entraîner pour moi des représentations bien 
distinctes.» Certes, il avait alors accompli des actes plus ou moins réfléchis, comme ceux de se laver, 
de se vêtir, de se comporter à peu près comme d’habitude avec ses amis ; mais cela n’était guère 
plus que l’exercice d’une fonction coutumière. Par contre, il avait connu toute une suite d’incidents où 
sa conduite en état de veille ressembla curieusement à un rêve : il fit des démarches inexplicables ; il 
cultiva des pensées décousues ; il commit des méprises ; il perdit parfois la notion du temps ; il 
contempla des scènes de la rue sans discerner sur le moment de quoi il s'agissait ; il éprouva des 
attirances pour des objets insignifiants ; pour tromper la frustration de la solitude amoureuse, il noua 
des liaisons illogiques, ses rapports avec des passantes prenant un tour délirant (ainsi, il guetta une 
inconnue accompagnée de son mari, pour essayer de lui remettre une carte où il lui demandait sa 
main ; il s'enthousiasma pour une enfant de seize ans, à laquelle, dans son trouble, il fit des cadeaux 
propitiatoires : une grande azalée rose en pot, une immense poupée habillée en fée) ; il confia : «J'en 
étais même arrivé certain soir à parier avec des amis gue j'adresserais la parole à dix femmes 
d'apparence ‘’honnête’’ entre le faubourg Poissonnière et l'Opéra. Je ne m'accordais pas même la 
permission de les choisir. C'était pour surprendre leur premier mouvement, pour entendre leur voix. 
Je n'allai pas au-delà de la huitième et, sur ce nombre, il ne s'en trouva qu'une, fort peu attirante 
d'ailleurs, pour ne pas vouloir me répondre. Cinq des autres voulurent bien accepter de prendre avec 
moi rendez-vous.» - «Une autre fois je me promenai tenant à la main une très belle rose rouge que je 
destinais à une de ces dames de hasard ; mais, comme je les assurais que je n'attendais d'elles rien 
d'autre que de pouvoir leur offrir cette fleur, j'eus toutes les peines à en trouver une qui voulût bien 
l'accepter.» Les péripéties de ce rêve éveillé où il se conduisit comme un somnambule ; où il lui 
sembla que les choses de la vie, dont il ne retenait que ce qu’il voulait, ne s’organisaient ainsi que 
pour lui ; que ce qui se produisait, non sans lenteurs et non sans avanies, lui paraissait être un dû ; 
où son désir inconscient disposait «des données extérieures en tendant égoïstement à ne retenir 
d'elles que ce qui pouvait servir sa cause», lui firent mesurer ce qu'il y a de commun dans les 
représentations de Ia veille et dans celles du sommeil. 
 
Breton en vient à expliquer que ses rêves ont pu lui donner accès à des réponses qu’il cherchait. Il 
estime que l’univers onirique peut offrir des explications aux questions des humains sur leur propre 
existence : «Tout se passe comme si le rêveur entendait résoudre de la sorte un problème affectif 
particulièrement complexe qui, en raison même de son caractère trop émouvant, défie les éléments 
d’appréciation consciente qui déterminent, pour une part, la conduite de la vie. C’est dire si la solution 
ainsi découverte et admise par le rêveur, qu’elle soit ou non connue de lui au réveil, est de nature à 
influencer profondément ses dispositions, à forcer chez lui, par le versement au dossier de pièces 
secrètes, le jugement. Ce n’est sans doute pas dans un autre sens qu’il faut entendre que ‘’la nuit 
porte conseil’’ et l’on voit que ce n’était pas pure extravagance, de la part des anciens, de faire 
interpréter leurs rêves.» 
Comme le rêve est, pour l'être humain, non une fuite ou un naufrage de la raison, mais une recharge 
de son désir, que «la résignation n'est pas écrite sur la pierre mouvante du sommeil. L'immense toile 
sombre qui chaque jour est filée porte en son centre les yeux médusants d'une victoire claire.» ; 
comme l'interpénétration de l'état de veille et de l’état de sommeil fait apparaître «la puissance 
absolue de la subjectivité universelle, qui est la royauté de la nuit», il faut, selon Breton, cesser 
d'opposer arbitrairement le rêve et la réalité. Pour lui, le désir non seulement unit le rêve et la veille 
mais commande, en secret, l’action la plus éloignée de lui, et impose… 



 30 

 
La volonté de transformation de Ia société par l’action des poètes, qui est exprimée dans la troisième 
partie du livre. 
Breton se donne comme but «une attitude synthétique dans laquelle se trouvent conciliés le besoin de 
transformer radicalement le monde et celui de l'interpréter le plus complètement possible». Il affirme : 
«Il est d'une vue déplorablement courte et timide d'admettre que le monde peut être changé une fois 
pour toutes et de s'interdire au-delà, comme si elle devait être profanatoire, toute incursion sur les 
terres immenses qui resteront à explorer.» - «Notre ambition est d'unir, au moyen d'un nœud 
indestructible, d'un nœud dont nous aurons passionnément cherché le secret pour qu'il soit vraiment 
indestructible, cette activité de transformation à cette activité d'interprétation. Non, nous ne sommes 
pas doubles, ce n'est pas vrai, non, il n'y a pas de bigamie grotesque dans notre cas. Nous voulons 
que ce nœud soit fait, et qu'il donne envie de le défaire, et qu'on n'y parvienne pas.»  
Protestant contre la prétendue urgence de I'activité révolutionnaire, qui, au nom de l'efficacité, 
abandonnerait le dessein «d'ouvrir les plus belles routes de la connaissance», il estime que seuls les 
poètes ont les moyens de découvrir et de faire connaître la façon d’accomplir l'opération de synthèse. 
Ils permettraient de prendre la bonne direction, en l’occurrence celle où le rêve serait considéré 
comme faisant pleinement partie de la vie. Il voyait ainsi en la poésie, élevée à un point où elle 
assume et dépasse I'idée de révolution, où elle prouve qu'il n'y a aucun divorce entre l'action et le 
rêve, la résolution suprême des difficultés qu'il a signalées tout au long de son exposé. Il dresse ce 
tableau : «Le poète à venir surmontera l’idée déprimante du divorce irréparable de l’action et du rêve. 
Il tendra le fruit magnifique de l’arbre aux racines enchevêtrées et saura persuader ceux qui le goûtent 
qu’il n’a rien d’amer. Porté par la vague de son temps, il assumera pour la première fois sans détresse 
la réception et la transmission des appels qui se pressent vers lui du fond des âges. Il maintiendra 
coûte que coûte en présence les deux termes du rapport humain par la destruction duquel les 
conquêtes les plus précieuses deviendraient instantanément lettre morte : la conscience objective des 
réalités et leur développement interne en ce que, par la vertu du sentiment individuel d’une part, 
universel d’autre part, il a jusqu’à nouvel ordre de magique. […] Le poète se dressera contre cette 
interprétation simpliste du phénomène en cause : au procès immémorialement intenté par la 
connaissance rationnelle à la connaissance intuitive, il lui appartiendra de produire la pièce capitale 
qui mettra fin au débat. L’opération poétique, dès lors, sera conduite au grand jour. On aura renoncé à 
chercher querelle à certains hommes, qui tendront à devenir tous les hommes, des manipulations 
longtemps suspectes pour les autres, longtemps équivoques pour eux-mêmes, auxquelles ils se 
livrent pour retenir l’éternité dans l’instant pour fondre le général dans le particulier. Eux-mêmes, ils ne 
crieront plus au miracle chaque fois que par le mélange, plus ou moins involontairement dosé, de ces 
deux substances incolores que sont l’existence soumise à la connexion objective des êtres et 
l’existence échappant concrètement à cette connexion, ils auront réussi à obtenir un précipité d’une 
belle couleur durable.».  
Mais l'unité du rêve et du réel doit passer par une profonde transformation sociale, car Breton 
affirmait qu’il faut convertir «l’imaginé au vécu ou plus exactement au devoir-vivre». Il concluait : «La 
fin ne saurait être pour moi que la connaissance de la destination éternelle de l’homme, de l’homme 
en général, que la Révolution seule pourra rendre pleinement à cette destination».  
 

* * * 
 
Au passage, Breton touche à d’autres questions : 
 
-Il expose un moyen de création poétique : «Comparer deux objets aussi éloignés que possible l'un 
de l'autre, ou, par toute autre méthode, les mettre en présence d'une manière brusque et saisissante 
demeure la tâche la plus haute à laquelle la poésie puisse prétendre. En cela doit tendre de plus en 
plus à exercer son pouvoir inégalable, unique, qui est de faire apparaître l'unité concrète de deux 
termes mis en rapport et de communiquer à chacun d'eux, quels qu'ils soient, une vigueur qui lui 
manquait tant qu'il était pris isolément. Ce qu'il s'agit de briser, c'est l'opposition toute formelle de ces 
deux termes ; ce dont il s'agit d'avoir raison, c'est de leur apparente disproportion qui ne tient qu'à 



 31 

l'idée imparfaite, infantile, qu'on se fait de la nature, de l'extériorité du temps et de l'espace. Plus 
l'élément de dissemblance immédiat paraît fort, plus il doit être surmonté. C'est toute la signification 
de l'objet qui est en jeu.»  
 
-Il fait apparaître ici, pour la première fois, la notion de «hasard objectif» : «La causalité ne peut être 
comprise qu'en liaison avec la catégorie du hasard objectif, forme de manifestation de la nécessité.»  
 
- Il émet différents avis sur les relations entre hommes et femmes : 

- Il évoque son propre cas, affirmant la «conception de l'amour unique, réciproque, réalisable 
envers et contre tout qu’[il s’était] faite dans [s]a jeunesse.» ; indiquant : «Il me paraîtrait indigne par-
dessus tout de vouloir chasser l'image d'un être aimé par celle d'un être ou de plusieurs êtes non 
aimés. Je persiste à tenir les opérations de l'amour pour les plus graves». - «Il ne m'est jamais arrivé 
de coucher avec une prostituée, ce qui tient, d'une part, à ce que je n'ai jamais aimé - et à ce que je 
ne crois pas pouvoir aimer - une prostituée ; d'autre part, à ce que je supporte fort bien la chasteté, 
quand je n'aime pas.»   

- Signalant les difficultés par lesquelles passent les couples, il incrimine les conditions 
économiques imposées par la société : «Les amants qui se quittent n'ont rien à se reprocher s'ils se 
sont aimés. À bien examiner les causes de leur désunion on verra qu'en général ils étaient si peu en 
pouvoir de disposer d'eux-mêmes.»  
 
-Il fait l’éloge de la modestie : «Quelle suffisance ne faut-il pas pour penser de soi, sur le plan 
intellectuel, qu’on aura fait quelque chose ! Les grands philosophes, les grands poètes, les grands 
révolutionnaires, les grands amoureux : je sais. Mais si l’on n’est pas sûr d’atteindre jamais à cette 
grandeur, comment faire pour être simplement un homme? Comment justifier de la place qu’on 
occupe devant le manger, le boire, le revêtir, le dormir?»  
 
-Il se présente comme un flâneur dans Paris, un écrivain faisant partie de la cohorte de ceux qui ont 
célébré la ville avec ferveur. On remarque un beau passage où celui qui condamnait les descriptions, 
et les remplace ici par des photographies, décrit pourtant l’éveil de Paris : «Il faut aller voir de bon 
matin du haut de la colline du Sacré-Cœur, à Paris, la ville se dégager lentement de ses voiles 
splendides, avant d'étendre les bras. Les trophées orgueilleux [les monuments], que le soleil 
s’apprête à couronner d’oiseaux ou d’ondes, se relèvent mal de la poussière des capitales enfouies.» 
- «Tous dorment, à l’exception des derniers scorpions à face humaine qui commencent à cuire, à 
bouillir dans leur or» [les riches]. Il manifeste son intérêt pour un café de la rue du Faubourg-Saint-
Martin : «Véritable Cour des Miracles de l'art, le café Batifol confondait dans une sorte de bruit marin 
montant et descendant, bruit de rafale, l'espoir et le désespoir qui se quêtent au fond de tous les 
beuglants du monde.» 
 
-Il célèbre «la beauté féminine», «beauté sans destination immédiate, sans destination connue d’elle-
même, fleur inouïe faite de tous ces membres épars dans un lit qui peut prétendre aux dimensions de 
la terre !».  
 

Commentaire 
 
«Les vases communicants» du titre sont donc le monde réel et le monde du rêve, entre lesquels  
s’effectueraient des échanges, comme s'il n'existait aucune frontière entre le conscient et 
l'inconscient.  
La première partie s’ouvre sur une épigraphe empruntée à ‘’Gradiva’’, la nouvelle de Jensen, Breton 
reprenant les dernières lignes : «Et retroussant légèrement sa robe de la main gauche, Gradiva 
Rediviva Zoé Bertgang, enveloppée des regards rêveurs de Hanold, de sa démarche souple et 
tranquille, en plein soleil sur les dalles, passa de l’autre côté de la rue.» C’est qu’il identifiait à Gradiva 
Suzanne Muzard, lui trouvant des affinités parmi lesquelles le fait que, pendant leur fugue à Toulon, 



 32 

elle et lui avaient imaginé qu’ils s’étaient croisés durant leur jeunesse dans leurs communes voisines 
de Pantin et d’Aubervilliers.  
Notons que, si Breton était attaché au film ‘’Nosferatu le vampire’’, c’est qu’il était, en particulier, 
fasciné par cet intertitre : «Quand il eut passé le pont, les fantômes vinrent à sa rencontre», qui allait 
devenir une manière de mot de passe pour les surréalistes. 
En ce qui concerne son intérêt pour le rêve, il faut remarquer que, alors que la revalorisation de celui-
ci n’avait été qu'un des éléments du ‘’Manifeste du surréalisme’’, et y avait encore été entourée de 
considérations adventices, ici Breton donna son ouvrage le plus décisif sur ce sujet. Jamais la 
formation scientifique qu’il avait acquise lorsqu'il était étudiant de médecine ne fut plus apparente 
qu'en ce livre, où il se meut avec aisance parmi les théories des psychologues, contrôlant les 
documents, rectifiant les jugements hasardés des uns et des autres. On peut considérer que, si la 
première partie présente la thèse (le rêve), la deuxième, l'antithèse (la réalité), la troisième vise à 
dégager la synthèse (le rôle que devaient jouer les poètes pour conduire à la révolution).  
Le reproche qu’il faisait aux savants, de ne pas raconter leurs rêves les plus gênants (et partant les 
plus significatifs) de peur de compromettre leur réputation, est un grief qu'on ne saurait articuler 
contre lui. Les rêves qu’il a analysés méticuleusement et conformément à la théorie freudienne du 
rêve sont liés à certains épisodes de sa vie, les uns rappelant ‘’Nadja’’, d’autres portant la trace de 
son désarroi consécutif au départ de Suzanne Muzard. 
Aux yeux de Breton, qui avait une vie onirique particulièrement riche et active, dont les rêves de la 
nuit eurent le plus souvent un caractère dramatique, poétique ou spéculatif, ceux-ci étaient 
l'émanation des pulsions profondes. Il y voyait un moyen d’interprétation et de transformation du 
monde, une solution aux problèmes que connaît l’être humain, et que le recours à l’activité consciente 
ne peut apporter, un moyen d’émancipation. Pour cela, il pensait qu’il faut décrire les rêves 
intégralement, d'une façon explicite, afin de mesurer les lacunes qu'ils révèlent dans la vie réfléchie. Il 
en recommandait une notation sténographique, et, sous son impulsion, les surréalistes notèrent leurs 
rêves, les déchiffrèrent, se les communiquèrent ; ce n'était pas un exercice littéraire, mais un moyen 
de se connaître soi-même, de ne plus fonder les rapports humains sur le mensonge du paraître. Il 
estimait que l’interprétation est favorisée par le secours d'un témoin de notre vie, «en ce que la 
mémoire de ce témoin est de nature à restituer la part des éléments réels la plus riche de 
signification, puisque c'est celle même qui tendait à être détournée.»  
Comme, dans ses rêves, foisonnaient les images, on peut de ce fait mieux comprendre, par 
comparaison, le déroulement de ses poèmes qui sont souvent des réminiscences de rêves. On peut y 
découvrir des suites de vers qui sont des séquences oniriques souvent d'un effet impressionnant. 
Mais il ne faudrait pas se hâter de conclure qu’il transcrivait littéralement ses rêves dans sa poésie ; il 
apparaît plutôt qu'il parvenait à se mettre, pour écrire un poème, dans un état comparable au 
sommeil (c’est le fameux «état de grâce» dont il parla si souvent), au cours duquel sa pensée 
spontanément se déroulait dans les conditions que connaît un dormeur. D’ailleurs, pour lui, on ne doit 
pas se contenter d'enregistrer passivement ses rêves, on doit aussi savoir les nourrir ; le bon usage 
des rêves devrait transformer à la fois la vie et la littérature, permettre à l'une de se dérouler en 
fonction des signaux de l'inconscient, à l'autre de maintenir l'imagination à la hauteur de l'esprit qui 
dort. 
Dans la troisième partie des ‘’Vases communicants’’, Breton, par une de ses habituelles pirouettes, 
passa soudain à une prise de position politique qui s’explique par les difficultés qu’avaient les 
surréalistes à se faire accepter par les communistes qui leur reprochaient de faire la part trop belle à 
la critique du monde réel et aux activités irrationnelles. Ses propos s’inscrivent dans son grand projet 
de conciliation du freudisme et du marxisme en poussant Freud du côté de la révolution (pour Breton, 
analyser un rêve revient à rendre plus insupportable Ie monde réel et, en conséquence, plus 
nécessaire une révolution) et Marx du côté de I'interprétation du monde.  
 
Comme Breton avait fait des reproches à Freud, celui-ci lui envoya plusieurs lettres pour s’expliquer : 
- au sujet de l’absence de reconnaissance de sa dette à l’égard de Volkelt, il allégua un oubli qui se 
serait produit dans l’une des traductions de ‘’La  science des rêves’’ ; 



 33 

- au sujet de sa discrétion sur ses propres rêves, il indiqua qu’ils révélaient beaucoup ses rapports 
avec son père.  
Lors de la réédition des ‘’Vases communicants’’ en 1955, Breton publia cette correspondance, et en 
profita pour psychanalyser le père de la psychanalyse, se demandant : «L’ambition démesurée de 
l’enfance est-elle, chez Freud, en 1933, si heureusement surmontée?» 
 
La couverture fut illustrée par Ernst. 
 
Dans ‘’L’amour fou’’, Breton allait revenir sur certains aspects des ‘’Vases communicants’’ : 
-Il parla de «l’anecdote» qu’il rapporte ici : «accompagnant une jeune fille dans la rue, je confonds 
l’hôpital Lariboisière avec la Maternité» (page 88), événement qui prit place dans sa période de «rêve 
éveillé» au printemps de 1931.  
-Il indiqua : «J’ai insisté, tout spécialement dans ‘’les Vases communicants’’, sur le fait que l’auto-
analyse est, à elle seule, dans bien des cas, capable d’épuiser le contenu des rêves et que cette 
analyse, pour peu qu’elle soit assez poussée, ne laisse de côté aucun résidu qui permette d’attribuer 
à l’activité onirique un caractère transcendantal.» (page 90). 
 
Le recueil de textes que sont ‘’Les vases communicants’’ fut l'un des ouvrages de Breton les moins 
bien compris, partant les moins étudiés. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1933 
‘’Le message automatique’’ 

 
Breton constatait : «La perception et la représentation (mentale) - qui semblent à l’adulte ordinaire 
s’opposer d’une manière si radicale - ne sont à tenir que pour les produits de dissociation d’une 
faculté unique, originelle, dont il existe trace chez le primitif et chez l’enfant. Cet état de grâce, tous 
ceux qui ont souci de définir la véritable condition humaine, plus ou moins confusément aspirent à le 
retrouver. […] On peut systématiquement, à l’abri de tout délire, travailler à ce que la distinction du 
subjectif et de l’objectif perde de sa nécessité et de sa valeur.» 
Il voulut faire le point en exprimant les réflexions que lui inspirait une expérience qu’il avait faite en 
septembre 1933, et où était née du demi-sommeil cette phrase : «Oh non non j’parie Bordeaux Saint-
Augustin... C’est un cahier ça», qui lui paraissait avoir la valeur d’un signe annonciateur, indiquer 
l’imminence de l’éruption du geyser verbal.  
Tout en reconnaissant qu'un certain nombre de ceux qui pratiquaient «l'écriture automatique» 
I'avaient trahie en l'utilisant à des fins esthétiques ; tout en admettant que «l'écriture automatique, 
pratiquée avec quelque ferveur, mène tout droit à l'hallucination visuelle», il confirmait néanmoins sa 
validité : «Durant des années, j'ai compté sur le débit torrentiel de l'écriture automatique pour le 
nettoyage définitif de l'écurie littéraire.» Et il traça une histoire précise de l'automatisme verbal et 
graphique : après dix ans, elle lui semblait «celle d’une infortune continue.» 
 Il opposa «l'écriture automatique» des surréalistes à celle, mécanique, des médiums ; pour ces 
derniers, il s'agit de dissocier la personnalité psychologique, alors que le surréalisme se proposait de 
l'unifier. «Le propos du surréalisme est d'avoir proclamé l'égalité totale de tous les êtres humains 
normaux devant le message subliminal, d'avoir constamment soutenu que ce message constitue un 
patrimoine commun dont il ne tient qu'à chacun de revendiquer sa part.»  
Il répétait sa volonté d’une libération inconditionnelle des «produits de la vie psychique» grâce au 
caractère spontanément créateur de «l’automatisme verbo-visuel» qui permettrait la vraie poésie. Il 
trouvait vain de «corriger, se corriger, polir, reprendre, trouver à redire et non puiser aveuglément 
dans le trésor subjectif pour la seule tentation de jeter de-ci de-là sur le sable une poignée d’algues 
écumeuses et d’émeraudes.» 
Il affirmait : «Je tiens, et c'est là l'essentiel, les inspirations verbales pour infiniment plus riches de 
sens visuel, pour infiniment plus résistantes à l'œil, que les images visuelles proprement dites. Tant 
que j’existe j’observe qu’autour de moi la fureur des flots ne peut manquer de susciter cette bouée de 



 34 

sauvetage. Je sais qu’il y aura toujours une île au loin tant que je vivrai.» Mais il mettait en garde : 
«Beaucoup, en effet, n’ont voulu y voir qu’une nouvelle science littéraire des “effets”, qu’ils n’ont eu 
rien de plus pressé que d’adapter aux besoins de leur petite industrie».  
_________________________________________________________________________________ 
 

12 juin 1934 
‘’Qu'est-ce que le surréalisme?’’ 

 
Dans cette conférence, Breton s'expliqua sur l'état d'esprit dans lequel étaient les surréalistes à leur 
début : «Par-dessus tout, nous étions aveuglément en proie au refus systématique, acharné des 
conditions dans lesquelles, à pareil âge, on nous forçait à vivre. Mais ce refus ne s'arrêtait pas là, ce 
refus était avide, ne se connaissait pas de bornes. Par-delà l'incroyable stupidité des arguments qui 
tendaient à légitimer notre participation à une entreprise comme la guerre - entreprise de l'issue de 
laquelle nous nous désintéressions complètement - ce refus portait - et formés à pareille école il ne 
nous appartient pas de changer tellement qu'il ne porte encore - sur toute la série des obligations 
intellectuelles, morales et sociales que de tous côtés et depuis toujours nous voyions peser sur 
l'homme d'une manière écrasante. Intellectuellement c'était le rationalisme vulgaire, c'était la logique 
qu'on enseigne qui faisaient les frais de notre horreur, de notre volonté de saccage. Moralement, 
c'étaient tous les devoirs : familial, religieux, civique. Socialement, c'était le travail.» 
Breton affirma la nécessité de dissiper la fausse conception qu’on se faisait du surréalisme : «Une 
certaine ambiguïté immédiate contenue dans ce mot peut en effet conduire à penser qu'il désigne je 
ne sais quelle attitude transcendantale, alors qu'au contraire il exprime - et d'emblée a exprimé pour 
nous - une volonté d'approfondissement du réel, la prise de conscience toujours plus passionnée du 
monde sensible. Toute l'évolution du surréalisme, de ses origines à ce jour, évolution que je vais 
tenter de retracer, répond du souci qui ne nous a pas quittés, qui s'est fait pour nous de jour en jour 
plus impérieux d'éviter à tout prix de considérer un système de connaissance comme un refuge, du 
souci de poursuivre toutes fenêtres ouvertes sur le dehors nos investigations propres, de s'assurer 
sans cesse que les résultats de ces investigations sont de nature à affronter le vent de la rue.»  
Breton livra la clé de l'activité surréaliste dans ce passage : «La réalité intérieure et la réalité 
extérieure étant, dans la société actuelle, en contradiction - nous voyons dans une telle contradiction 
la cause même du malheur de l'homme mais nous y voyons aussi la source de son mouvement - 
nous nous sommes assigné pour tâche de mettre en toute occasion ces deux réalités en présence, de 
refuser en nous la prééminence à l'une sur l'autre, d'agir sur l'une et sur l'autre non à la fois car cela 
supposerait qu'elles sont moins éloignées (et je crois que ceux qui prétendent agir simultanément sur 
elles ou bien nous trompent ou bien sont I'objet d'une inquiétante illusion), d'agir sur ces deux réalités 
non à la fois mais tour à tour, d'une manière systématique, qui permette de saisir le jeu de leur 
attraction et de leur interpénétration réciproques et de donner à ce jeu toute l'extension désirable pour 
que les deux réalités en contact tendent à se fondre l'une dans l'autre.» 
Breton justifia, au nom d’une certaine idée de la poésie, la pertinence de ce qu’il avait entrepris avec 
ses amis, déclarant : «Les propos malséants qu'on nous impute, les attaques soi-disant [sic] 
inconsidérées, les injures, les ruptures, les scandales - tout ce qu'on nous reproche tant - nous les 
avons trouvés sur la même route que les poèmes […] Aujourd'hui plus que jamais la libération de 
l'esprit, fin expresse du surréalisme, aux yeux des surréalistes, exige pour première condition la 
libération de l'homme, ce qui implique que toute entrave à celle-ci doit être combattue avec l'énergie 
du désespoir, qu'aujourd'hui plus que jamais les surréalistes comptent pour cette libération de 
l'homme en tout et pour tout sur la Révolution prolétarienne. [...] Il est bien entendu que pour nous, 
surréalistes, les intérêts de la pensée ne sauraient cesser d'aller de pair avec les intérêts de la classe 
ouvrière. Que toute menace aux libertés, toute entrave à l'émancipation de la classe ouvrière et à plus 
forte raison toute attaque contre elle à main armée est par nous ressentie comme une tentative 
d'empoisonnement de la pensée.» 
_________________________________________________________________________________ 
 

 



 35 

Juillet 1934 
“Point du jour” 

 
Recueil d’articles et d’études 1925-1933 

 
On trouvait d’abord des recueils d’articles publiés dans la décennie précédente : "Introduction au 
discours sur le peu de réalité” (1927) ; ‘’Refus d'inhumer’’ (1924) ; ‘’Légitime défense’’ (1926).  
Suivaient quelques notes à propos du recueil de poèmes d'Éluard, “Capitale de la douleur”, de “La 
femme 100 têtes” d’Ernst et de la première exposition de Dali. 
Venaient ensuite : 
- L’article intitulé ‘’Rapports du travail intellectuel et du capital’’ publié en 1930. 
- L’article publié en 1930 à l’occasion du suicide du poète russe Maïakovski, intitulé ‘’La barque de 
l'amour s'est brisée contre la vie courante’’, où il reprit certaines des réflexions de ‘’Légitime défense’’ 
; où il écrivit que l’amour est «pour certains êtres cette splendide maladie incurable qui les fait passer 
par des chemins de vertige». Ce suicide mettait à nouveau à l'ordre du jour le problème des rapports 
qui existent, chez l'être humain le meilleur, entre l’assurance qu'il donne de son dévouement 
inconditionnel à la «cause» qui, entre toutes, lui paraissait juste (en l'espèce, ici, la cause 
révolutionnaire), et le sort qu'en tant qu'être humain, être particulier, lui fait la vie. Une fois de plus, 
Breton nia la possibilité d'existence d'une poésie ou d'un art «susceptibles de s'accommoder de la 
simplification outrancière des façons de penser et de sentir».  
- L’article intitulé ‘’La médecine mentale devant le surréalisme’’ qui avait été publié en 1930 dans le 
deuxième numéro de la revue ‘’Le surréalisme au service de la révolution’’. 
- Une réponse à Rolland de Renéville au sujet d'un article publié dans “La nouvelle revue française” 
sous le titre ‘’Dernier état de la poésie surréaliste’’. 
- Quelques fragments d'une conférence prononcée sous les auspices de l'Association des écrivains et 
artistes révolutionnaires à la salle du Grand-Orient. 
- Une introduction aux “Contes bizarres” d'Achim d'Arnim que, voulant faire redécouvrir cet auteur au 
génie si singulier et assez méconnu, il avait publié en 1933 ; il y écrivit : «De nos jours, le monde 
sexuel, en dépit des sondages entre tous mémorables que, dans l'époque moderne, y auront opérés 
Sade et Freud, n'a pas, que je sache, cessé d'opposer à notre volonté de pénétration de l'univers son 
infracassable noyau de nuit.» 
- Un texte sur Picasso. 
- La préface pour l'album “Man Ray” (1934).  
- ‘’Le message automatique’’ (1933). 
_________________________________________________________________________________ 
 

29 mars 1935 
‘’Situation surréaliste de l'objet’’ 

 
Dans cette conférence prononcée à Prague, Breton commença par un éloge enthousiaste de la ville, 
«la capitale magique de la vieille Europe».  
Il annonça à ses auditeurs qu'il allait leur expliquer «le monde d'ombres nouvelles connu sous le nom 
de surréalisme».  
Il indiqua : «L'attention qu'en toute occasion je me suis pour ma part efforcé d'appeler sur certains 
faits troublants, sur certaines coïncidences bouleversantes dans des ouvrages comme ‘’Nadja’’ [...] a 
eu pour effet de soulever, avec une acuité toute nouvelle, le problème du hasard objectif, autrement 
dit de cette sorte de hasard à travers quoi se manifeste encore très mystérieusement pour l'homme 
une nécessité qui lui échappe bien qu'il l'éprouve vitalement comme nécessité.»  
Il se plaça sous le patronage de Hegel «qui voit dans la poésie le ‘’véritable art de l’esprit’’, le seul ‘’art 
universel’’ susceptible de produire dans son domaine propre tous les modes de représentation qui 
appartiennent aux autres arts. Dans la mesure où, dans le temps, la poésie tend à prédominer de 
plus en plus sur les autres arts, Hegel a magnifiquement mis en lumière que, contradictoirement, elle 



 36 

manifeste de plus en plus le besoin d’atteindre : 1° par ses moyens propres ; 2° par des moyens 
nouveaux à la précision des formes sensibles.» 
Il affirma qu’il est faux de penser que l’œuvre d'un poète est écrite sous le coup d'une émotion 
violente devant un événement extérieur, car, au contraire, il définit «cette démarche suprême qui est 
la démarche poétique par excellence : exclure (relativement) l’objet extérieur comme tel et ne 
considérer la nature que dans son rapport avec le monde intérieur de la conscience». La valeur de la 
création ne dépend pas de son sujet, mais de la façon dont elle fait rayonner le «foyer vivant» d’un 
individu, où brûlent ses souvenirs, ses désirs, ses sensations, ses rêves. 
Il considéra que l’effort technique du surréalisme en poésie et en art était marqué par le souci de 
«multiplier les voies de pénétration des couches les plus profondes du mental». 
_________________________________________________________________________________ 
 

1er avril 1935 
‘’Position politique de l'art d'aujourd'hui’’ 

 
Dans cette autre conférence prononcée à Prague, Breton déclara :  
- «Tout intellectuel digne de ce nom est possédé par l'idée que nous vivons à une époque où 
l'homme s'appartient moins que jamais, où il est justiciable de la totalité de ses actes, non plus devant 
une conscience, la sienne, mais devant la conscience collective de tous ceux qui veulent en finir avec 
un monstrueux système d'esclavage et de faim.» 
- «Il suffit d'ouvrir un journal, de scruter la société capitaliste, pour être saisi de révolte. De quelque 
côté que je me tourne, c'est dans le fonctionnement de ce monde la même apparence de déraison 
froide et hostile, le même cérémonial extérieur sous lequel se distingue tout de suite la survivance du 
signe à la chose signifiée. Ce sont toutes les valeurs intellectuelles brimées, toutes les idées morales 
mises en déroute, tous les bienfaits de la vie frappés de corruption, indiscernables. La souillure de 
I'argent a tout recouvert.» 
- «Il semble que de toutes parts la civilisation bourgeoise se trouve plus inexorablement condamnée 
du fait de son manque absolu de justification poétique.» 
- «Y a-t-il, à proprement parler, y a-t-il, oui ou non, un art de gauche capable de se défendre, je veux 
dire un art qui soit en mesure de justifier sa technique ‘’avancée’’ par le fait même qu'il est au service 
d'un état de gauche?» 
- «L’art, de par toute son évolution dans les temps modernes, est appelé à savoir que sa qualité 
réside dans l’imagination seule, indépendamment de l’objet extérieur qui lui a donné naissance. À 
savoir que tout dépend de la liberté avec laquelle cette imagination parvient à se mettre en scène et à 
ne mettre en scène qu’elle-même. Cette liberté est la condition même de l’objectivité en art, sans 
laquelle il n’est pas possible à cet art de se conformer à cette nécessité primordiale qui est la sienne, 
qui est d’être totalement humain.» 
- «La question morale me préoccupe. L’esprit naturellement frondeur que j’apporte au reste 
m’inclinerait à la faire dépendre du résultat psychologique si, par intervalles, je ne la jugeais 
supérieure au débat. Elle a pour moi ce prestige qu’elle tient la raison en échec. Elle permet, en 
outre, les plus grands écarts de pensée. Les moralistes, je les aime tous, particulièrement 
Vauvenargues et Sade. La morale est la grande conciliatrice. L’attaquer, c’est encore lui rendre 
hommage. C’est en elle que j’ai toujours trouvé mes principaux sujets d’exaltation.» 
- «Le ‘’hasard objectif’’ [est] de cette sorte de hasard à travers quoi se manifeste encore très 
mystérieusement pour I'individu une nécessité qui lui échappe, bien qu'il l'éprouve vitalement comme 
nécessité.»  
_________________________________________________________________________________ 

 
 
 
 
 
 



 37 

Novembre 1935 
“Position politique du surréalisme” 

 
Recueil de textes 

 
Ce sont :  
- Le texte du discours que Breton aurait dû prononcer au ‘’Congrès des écrivains pour la défense de 
la culture’’ [voir, dans le site, BRETON, page 31]. C'était une déclaration s'élevant contre le réveil du 
nationalisme, en accord avec la doctrine de Marx tendant à ruiner l'idée de patrie, et contre la 
dépréciation de la culture allemande faite sous le prétexte de combattre Ie nazisme : «Nous, 
surréalistes, nous n'aimons pas notre patrie. En notre qualité d'écrivains ou d'artistes. nous avons dit 
que nous n'attendions aucunement rejeter le legs culturel des siècles. Il est fâcheux qu'aujourd'hui 
nous soyons obligés de rappeler qu'il s'agit pour nous d'un legs universel qui ne nous rend pas moins 
tributaire de la pensée allemande que de toute autre.» Breton disait encore : «Un système n'est 
vivant que tant qu'il ne se donne pas pour infaillible, pour définitif, mais qu'il fait au contraire grand 
cas de ce que les événements successifs paraissent lui opposer de plus contradictoire, soit pour 
surmonter cette contradiction, soit pour se refondre et tenter de se reconstruire moins précaire à partir 
d'elle si elle est insurmontable.»  
- Les textes des conférences de Prague.  
- Le texte d’une conférence prononcée à Tenerife en mai 1935. 
- Le manifeste de “Contre-attaque”.  

 
Commentaire 

 
La position politique de Breton était périlleuse puisque, ennemi du monde bourgeois, il estimait devoir 
aussi dénoncer avec vigueur les tares et les erreurs du régime soviétique sous la direction de 
Staline ; disait sa défiance à l’égard du «chef tout-puissant sous lequel ce régime tourne à la négation 
même de ce qu’il devrait être et de ce qu’il a été.»  
Ces textes témoignent aussi de l'internationalisation du mouvement surréaliste, de sa volonté de 
rassemblement au-delà de ses propres forces, et de son souci, maintes fois exprimé par la suite, de 
créer un mythe collectif conciliable avec «le mouvement plus général de libération de l'homme».  
_________________________________________________________________________________ 
 

Mai 1936 
‘’Crise de l’objet’’ 

 
Article 

 
Breton commence par une histoire comparée de la science et de l'art. Cette mise en perspective 
historique et dialectique lui permet de conclure à une «identité de structure» entre eux. Il prend 
l'exemple de la géométrie non euclidienne, qui avait été découverte dans les années 1830 
(parallèlement au romantisme) ; qui, dans les années 1870, s’intégra à une pensée élargie de 
l'espace, les systèmes euclidien et non euclidien cessant de se contredire, pour poser ensemble les 
bases d'une «géométrie généralisée». Pour lui, ceci aurait coïncidé avec l'évolution que connut la 
poésie à cette époque. Il y voit l'exemple parfait d'une «contradiction surmontée», et en tire un 
bénéfice théorique : ce principe de non-contradiction, susceptible de surmonter les antagonismes de 
certains systèmes en élargissant à plusieurs modèles d'interprétation son rapport à la réalité.  
Il considère que les objets mathématiques témoignent d'un même «dédoublement de la personnalité 
géométrique», puisque «construits les uns sur des données euclidiennes, les autres sur des données 
non euclidiennes», présentant tous un «aspect également troublant pour le profane». Ces modestes 
objets scientifiques incarnent alors parfaitement le parallèle qu'il cherche à établir entre les 
démarches artistiques et scientifiques, alliées vers un même but, celui d'une révolution complète de la 
pensée, par les moyens conjugués du surréalisme et d'un «surrationalisme» scientifique. Il écrit : «De 



 38 

pat et d’autre, c’est la même démarche d’une pensée en rupture avec la pensée millénaire, d’une 
pensée non plus réductive mais indéfiniment inductive et extensive, dont l’objet, au lieu de se situer 
une fois pour toutes en-deçà d’elle-même, se récrée à perte de vue au-delà. Cette pensée ne se 
découvrirait, en dernière analyse, de plus sûre génératrice que l’anxiété inhérente à un temps où la 
fraternité humaine fait de plus en plus défaut, cependant que les systèmes les mieux constitués - y 
compris les systèmes sociaux - entre les mains de ceux qui s’y tiennent, paraissent frappés de 
pétrification. Elle est, cette pensée, déliée de tout attachement à tout ce qui a pu être tenu pour 
définitif avant elle. Éprise de son seul mouvement.» 
D’autre part, Breton constatait que les marchandises et les artefacts marqués au poinçon de l’utilité 
envahissaient et façonnaient la société. Il écrivait : «Certes j’étais prêt à attendre de la multiplication 
de tels objets une dépréciation de ceux dont l’utilité convenue (bien que souvent contestable) 
encombre le monde dit réel ; cette dépréciation me semblait très particulièrement de nature à 
déchaîner les puissances d’invention qui, au terme de tout ce que nous pouvons savoir du rêve, se 
fussent exaltées au contact des objets d’origine onirique, véritables désirs solidifiés. Mais au-delà de 
la création de tels objets, la fin que je poursuivais n’était rien moins que l’objectivation de l’activité du 
rêve, son passage dans la réalité.» Il signalait que Duchamp avait déjà répliqué au «tout fait» par 
l’élection ironique du «ready made». Mais il pensait que les surréalistes devaient procéder autrement, 
en donnant vie à l’objet à travers une rafale d’actions, d’inventions et de détournements : objets volés, 
objet-mannequin, objet onirique, boules-de-neige [petits globes de verre sous lesquels sont disposés 
des objets], objets trouvés, objets à fonctionnement symbolique, poème-objet, etc. Ainsi, l’imaginaire 
tendrait à devenir réel, le rêve rencontrerait la veille, le désir croiserait le hasard, le merveilleux 
pourrait advenir et se concrétiser. Breton continuait : «Où en sommes nous avec les objets? Nous 
sommes aujourd’hui entourés d’objets réels et virtuels. L’objet surréaliste est comme un intrus qui 
pourrait nous servir de guide dans la jungle des appareils et les équipements de nos sociétés 
technicisées et numérisées.» 
Pour lui, l’objet surréaliste possède un indice d’incertitude qu’on peut étendre à n’importe quel objet. 
C’est un hybride de clous et de fer à repasser (Man Ray), une double articulation de téléphone et de 
homard (Dalí), un mixte de phonographe et de jambe (Domínguez), un collage de tasse et de fourrure 
(Oppenheim), un compact de parapluie et d’éponges (Paalen).  
  

Commentaire 
 
Dans ce texte, Breton fit référence à la notion de «surrationnalisme», terme qu’avait employé 
Bachelard dans son ouvrage, ‘’Le nouvel esprit scientifique’’ (1934), où il avait tenté d'établir les 
ressorts d'une psychologie de l'esprit scientifique. Il ne cacha pas la plus-value stratégique qu'il tira de 
cet emprunt, qui «prête un surcroît d'actualité et de vigueur au mot "surréalisme"». Il reprit les 
réflexions de Bachelard sur les problèmes soulevés par la géométrie moderne, car il avait eu une 
intuition similaire. Il ne proposa pas seulement l'emploi de métaphores scientifiques mais aussi la 
captation et le recyclage de concepts épistémologiques. 
"Crise de l'objet" fut publié dans la revue ‘’Cahiers d'art’’, en étant accompagné de photographies de 
Man Ray représentant des objets mathématiques de l'’’Institut Poincaré’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 

3 septembre 1936 
‘’La vérité sur le procès de Moscou’’ 

 
Tract 

 
Dans ce texte rédigé pour une réunion de protestation, Breton prit la défense de Léon Trotski contre 
Staline.  
_________________________________________________________________________________ 
 

 



 39 

9 octobre 1936 
‘’Le merveilleux contre le mystère’’ 

 
Article de sept pages 

Breton affirmait : 
- «La lucidité est la grande ennemie de la révélation. Ce n’est que lorsque celle-ci s’est produite que 
celle-là peut être autorisée à faire valoir ses droits. L’aventure poétique prend ici un tour angoissant ; 
les ponts de communication de l’homme avec ses semblables, au moins momentanément, sont 
coupés. Tout, de sa part, prend figure de course à l’abîme.» 
- Dans «l’abandon pur et simple au merveilleux [réside] la seule source de communication éternelle 
entre les hommes». 
- Le merveilleux, qui ne dépend pas de la crispation de l’effort, est une sublimation de la vie. 
- Il y a une «mission prométhéenne de la poésie» : «une émancipation totale de l’homme qui puiserait 
sa force dans le langage mais serait tôt ou tard  réversible à la vie». Au sujet du langage, Breton 
disait : «En lui sont incluses des possibilités de contact beaucoup plus étroit entre les hommes que 
les lois qui président à un tel échange ne le font généralement supposer ; Ia culture systématique de 
ces possibilités ne mènerait à rien moins qu'à la recréation du monde». 
Il sommait l’imaginaire de se réaliser.  
Il s'opposait à l'obscurité voulue : «Je ne sais rien de plus puéril que ce souci de Mallarmé de ne pas 
laisser paraître, avant d'y avoir ‘’mis de l'ombre’’, un texte de lui qu'il venait de lire et qui risquait 
d'avoir été trop bien entendu. Poursuivre sciemment une telle distillation ne peut aboutir qu'à se 
dissoudre soi-même.» 
Il saluait «le passant sublime, le grand serrurier de la vie moderne, Lautréamont». 
S’il n'a jamais manqué de souligner I'urgence d'une transformation économique du monde, il marquait 
ici son refus de voir cette transformation s'accompagner de mesures coercitives dont souffriraient les 
facultés créatrices de l'individu.  
_________________________________________________________________________________ 
 

Le 10 mars 1938 
‘’Trajectoire du rêve’’ 

 
Recueil de textes et d’illustrations 

 
Ils sont relatifs au rêve.  
On remarque en particulier, sous le titre d'’’Accomplissement onirique et genèse d'un tableau animé’’, 
le récit que Breton donna de son rêve érotique le plus extraordinaire, qui eut lieu le 7 février 1937 : il y 
vit le peintre Oscar Dominguez peindre un tableau représentant des arbres-lions qui, au fur et à 
mesure qu'il les peignait, se mettaient à bouger et à avoir des rapports sexuels ; cette scène prenait 
même une valeur cosmique : «Par l'effet combiné de la peinture et de l'action des lions, chaque 
derrière de lion s'identifie peu à peu avec le soleil. Sous mes yeux émerveillés se déploie une aurore 
boréale.» Puis il fait une analyse de ce rêve, qui est d'une grande finesse psychologique ; il y signale 
le stimulus inconscient provoqué par un tuyau de poêle fissuré autour duquel il a serré des bandes 
d'étoffe.  
Il ajouta un hommage à Freud.  
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 
 



 40 

25 juillet 1938 
"Pour un art révolutionnaire indépendant.  

Manifeste de Diego Rivera et d’André Breton pour la libération définitive de l’art" 
 

Manifeste de 4 pages 
 
C’est un plaidoyer vibrant affirmant : 
- La volonté de maintenir la notion d'art qui avait déjà, en 1922, été à la base du conflit entre Breton et 
Tzara. 
- Le caractère inaliénable de la création artistique. 
- La liberté qui est nécessaire à ce qui n’est que la manifestation du désir : était exigée «toute licence 
en art». 
- Le jeu dialectique de l’art et de la révolution : «Si, pour Ie développement des forces productives 
matérielles, la révolution est tenue d'ériger un système socialiste de plan centraIisé, pour la création 
intellectuelle elle doit dès le début même établir et assurer un régime anarchiste de liberté 
individuelle. Aucune autorité, aucune contrainte, pas la moindre trace de commandement, etc.» - 
«L'art ne peut consentir sans déchéance à se plier à aucune directive étrangère et à venir docilement 
remplir les cadres que certains croient pouvoir lui assigner» (ce qui était une attaque contre le 
réalisme socialiste stalinien) - «L'art ne peut être que révolutionnaire» - «Le besoin d’émancipation de 
l’esprit n’a qu’à suivre son cours naturel pour être  amené à se fondre et à se retremper dans cette 
nécessité primordiale : le besoin d’émancipation de l’homme»  
La formule conclusive est : «L'indépendance de l'art - pour la révolution ; la révolution - pour la 
libération définitive de l'art.» 
 

Commentaire 
 
Le texte est signé : «André Breton, Diego Rivera». Mais une note indique : «Bien que publié sous ces 
deux signatures, ce manifeste a été rédigé en fait par Trotsky et André Breton. Pour des raisons 
tactiques, Trotsky demanda que la signature de Diego Rivera fut substituée à la sienne.» 
Borges commenta ce qu’il appela ‘’Un turbulent manifeste de Breton’’, trouvant le texte «expansif et 
bégayant […] pour dire deux choses qui sont d’ailleurs incompatibles. La première […], c’est que l’art 
doit être libre, et la seconde qu’il ne l’est pas en Russie. […] Quelle conclusion pouvons-nous tirer de 
ce qui précède? Celle-ci je crois, et seulement celle-ci : le marxisme (comme le luthérianisme, comme 
la lune, comme un cheval, comme un vers de Shakespeare) peut être une stimulation pour l’art mais 
il est absurde de décréter qu’il n’en existe pas d’autres. Il est absurde que l’art soit un département de 
la politique […] Pauvre art indépendant que celui qu’ils préméditent et qui est subordonné à des 
pédanteries de comité et à cinq majuscules !» 
_________________________________________________________________________________ 
 

Juin 1940 
“Anthologie de l'humour noir” 

 
Essai 

 
Dans la préface, qui est intitulée ‘’Paratonnerre’’ (car il avait réuni des «têtes d’orage») Breton, s’il 
indiqua : «II ne peut être question d’expliciter I'humour et de Ie faire servir à des fins didactiques», le 
voit tout de même comme  le «seul commerce intellectuel de haut luxe». Pour lui, il est «la révolte 
absolue de l’adolescence et la révolte intérieure de l’âge adulte, une révolte supérieure de l’esprit» ; il 
résulterait de dispositions exceptionnelles de quelques esprits à violer aussi bien les consignes du 
monde extérieur que celles, parfois plus redoutables, du monde intérieur. Breton évoque d’ailleurs 
Freud pour qui l’humour est «un monde de pensée tendant à l’épargne de la dépense nécessitée par 
la douleur» car il a «quelque chose de libérateur» du «moi» contre le «sur-moi» ; pour qui «le secret 
de l'attitude humoristique reposerait sur l'extrême possibilité pour certains êtres de retirer, en cas 



 41 

d'alerte grave, à leur ‘’moi’’ I'accent psychique pour le reporter à leur ‘’surmoi’’, ce dernier étant à 
concevoir génétiquement comme l'héritier de l'instance parentale.»  
Si, parmi les activités permettant l’expression de l’humour, Breton privilégie la poésie (qui «est seule 
à pouvoir représenter les situations excessives de la vie»), il envisage aussi la peinture (Hogarth, 
Goya, Ernst) et le cinéma (Sennett, Chaplin, Buñuel et Dali).  
Il termine en parlant enfin pour la première fois spécifiquement de «l’humour noir», et en indiquant : 
«L’humour noir est borné par trop de choses, telles que la bêtise, l’ironie sceptique, la plaisanterie 
sans gravité... (l’énumération serait longue), mais il est par excellence l’ennemi mortel de la 
sentimentalité à l’air perpétuellement aux abois - la sentimentalité toujours sur fond bleu - et d’une 
certaine fantaisie à court terme, qui se donne trop souvent pour la poésie, persiste bien vainement à 
vouloir soumettre l’esprit à ses artifices caducs, et n’en a sans doute plus pour longtemps à dresser 
sur le soleil, parmi les autres graines de pavot, sa tête de grue couronnée.» 
Ensuite, il aligne des articles qui comportent une notice sur un auteur puis un ou des extraits de ses 
textes où s’est manifesté l’humour noir. Ont ainsi été réunis : 
- Jonathan Swift : ‘’Instructions aux domestiques’’ - ‘’Modeste proposition pour empêcher les enfants 
des pauvres en Irlande d’être à charge de leurs parents ou à leur pays et pour les rendre utiles au 
public’’ - ‘’Méditation sur un balai’’ - ‘’Pensées sur divers sujets moraux et divertissants’’. 
- D.A.F. de Sade : ‘’Juliette’’ - ‘’À Madame de Sade’’. 
- Georg Christoph Lichtenberg : ‘’Aphorismes’’. 
- Charles Fourier : ‘’Couronne boréale’’ - ‘’Méthode d’union des sexes en septième période (et non 
pas en huitième)’’ - ‘’Détail d’une création de clavier hypo-majeur’’ - ‘’Démonstrations familières de la 
cataracte’’ - ‘’L’éléphant, le chien…’’. 
- Thomas de Quincey : ‘’De l’assassinat considéré comme un des beaux-arts’’. 
- Pierre-François Lacenaire : ‘’Rêves d’un condamné à mort’’. 
- Christian-Dietrich Grabbe : ‘’Les Silènes’’. 
- Pétrus Borel : ‘’Rhapsodies’’ - ‘’Marchand et voleur est synonyme’’ - ‘’Le croque-mort’’. 
- Edgar Poe : ‘’L’Ange du Bizarre’’. 
- Xavier Forneret : ‘’Un pauvre honteux’’. 
- Charles Baudelaire : ‘’Le mauvais vitrier’’. 
- Lewis Carroll : ‘’Le quadrille des homards’’. 
- Villiers de l’Isle-Adam : ‘’Le tueur de cygnes’’. 
- Charles Cros : ‘’Le hareng saur’’ - ‘’La science de l’amour’’. 
- Frédéric Nietzsche : ‘’Lettre à un professeur’’. 
- Isidore Ducasse comte de Lautréamont : ‘’Les chants de Maldoror’’- ‘’Lettre’’. 
- Joris-Karl Huysmans : ‘’En ménage’’ - ‘’En rade’’. 
- Tristan Corbière : ‘’Litanie du sommeil’’. 
- Germain Nouveau : ‘’Le peigne’’. 
- Arthur Rimbaud : ‘’Un cœur sous une soutane’’ - ‘’Lettre’’. 
- Alphonse Allais : ‘’Un drame bien parisien’’ - ‘’Plaisir d’été’’. 
- Jean-Pierre Brisset : ‘’La grande loi ou la clef de la parole’’ - ‘’La formation du sexe’’ - ‘’Le cœur’’. 
- O.Henry : ‘’L’auto le long du square’’. 
- André Gide : ‘’Discours de Prométhée’’. 
- John Millington Synge : ‘’Le baladin du monde occidental’’. 
- Alfred Jarry : ‘’Épilogue’’ - ‘’La chanson du décervelage’’ - ‘’Ubu enchaîné’’ - ‘’Les héméralopes’’ -    
‘’Le surmâle’’ - ‘’La passion considérée comme source de côte’’. 
- Raymond Roussel : ‘’Impressions d’Afrique’’ - ‘’La Poussière de Soleils’’ - ‘’Nouvelles Impressions 
d’Afrique’’. 
- Francis Picabia : ‘’L’œil froid’’ - ‘’Entracte de cinq minutes’’ - ‘’L’enfant’’. 
- Guillaume Apollinaire : ’’Dramaturgie’’ - ‘’Rencontres’’ - ‘’Le phoque’’ - ‘’Chapeau-tombeau’’ - ‘’Un 
poème’’. 
- Pablo Picasso : ‘’Poèmes’’. 
- Arthur Cravan : ‘’André Gide’’. 
- Franz Kafka : ‘’La métamorphose’’ - ‘’Un divertissement’’ - ‘’Le pont’’. 



 42 

- Jacob van Hoddis : ‘’Le rêveur’’ - ‘’Tohub’’ - ‘’Le vision-air’’. 
- Marcel Duchamp : quelques phrases. 
- Hans Arp : ‘’Bestiaire sans prénom’’. 
- Alberto Savinio : ‘’’’Introduction à une vie de mercure’’. 
- Jacques Vaché : des lettres à Breton. 
- Benjamin Péret : ‘’Les parasites voyagent’’ - ‘’Trois cerises et une sardine’’. 
- Jacques Rigaut : un texte sans titre. 
- Jacques Prévert : ‘’Tentative de description d’un dîner de têtes à Paris-France’’. 
- Salvador Dali : ‘’Les nouvelles couleurs du sex-appeal spectral’’. 
- Jean Ferry : ‘’Le tigre mondain’’. 
- Leonora Carrington :’’La débutante’’. 
- Gisèle Prassinos : ‘’Une conversation’’ - ‘’Suite de membres’’ 
- Jean-Pierre Duprey : ‘’La forêt sacrilège’’. 
 

Commentaire 
 
Breton ne revendiqua pas la paternité de l'expression «humour noir» ; Huysmans l’avait employée en 
1885 (il s'était attribué «une pincée d'humour noir» dans ‘’Les hommes d'aujourd'hui’’, en parlant de 
lui-même sous le pseudonyme d'A. Meunier) et Ernst en 1936. Pour sa part, Jacques Vaché ne se 
soumettait qu’à une seule loi, celle de l’«Umour», la sensation de «l’inutilité théâtrale (et sans joie) de 
tout». Breton élargit et précisa la notion de l'humour en faisant appel aux études de Freud, et, dans 
sa notice sur Alfred Jarry, il s’appuya encore sur lui quand il écrivit : «L'humour représente une 
revanche du principe de plaisir attaché au ‘’surmoi’’ sur le principe de réalité attaché au ‘’moi’’, 
lorsque ce dernier est en trop mauvaise posture.» Ainsi, il considérait que l'humour, loin de n’être 
qu’un exercice brillant, engage des zones profondes de l'être.  
Mais on constate qu’est grande, dans la préface, l’imprécision des termes. Il faut donc d’abord 
distinguer l’humour du comique, car il y a humour «quand on rit quand même», selon la célèbre 
formule d’Otto-Julius Bierbaum («Humor ist wenn man trotzem lacht»). Et, pour l'humour noir, qui se 
situe encore à un autre niveau, on peut adopter la magistrale définition attribuée à Oscar Wilde, à 
Paul Valéry, ou à Boris Vian, mais qu’il faudrait en fait rendre à Chris Marker : «L’humour noir, c’est la 
politesse du désespoir». Ainsi, l'humour noir serait donc une sorte de réaction de compensation 
devant les difficultés de l'existence, qui permet, à tout le moins, de faire «contre mauvaise fortune bon 
cœur », de sauvegarder les apparences. On peut d’ailleurs remarquer que, dans le choix d’auteurs 
que fit Breton, en figurent qui purent connaître le désespoir, étant victimes de la folie (Swift, Sade, 
Nietzsche), de la drogue (De Quincey, Baudelaire), de l’alcool (Poe, Jarry), du goût du crime 
(Lacenaire), du recours au suicide (Vaché, Rigaud, Roussel, Duprey). 
Si Breton prouva que la définition de l'humour noir est difficile, qu’on ne peut arriver qu'à une 
approximation, il reste que, en accumulant les exemples, en étudiant comment il se manifeste dans 
les différentes œuvres, sa tentative lui permit de citer quelques textes rares ou peu connus.  
 
Le livre, dont les exemplaires de tête comportaient une eau-forte de Picasso, parut avec cette bande : 
«L’ouvrage le plus explosif de Breton». 
Comme les notices et les textes choisis attaquaient «l’Ordre moral», le gouvernement de Vichy 
ordonna la saisie du livre. Il n’allait reparaître qu’en 1950, dans une édition revue et augmentée, les 
exemplaires de têtes comportant une lithographie en couleurs de Joan Mirò. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 



 43 

1941 
‘’Genèse et perspectives artistiques du surréalisme” 

 
Essai 

 
Breton faisait un indispensable point sur les nouveaux apports authentiques qui, sur le plan plastique, 
avaient marqué la seconde étape du mouvement surréaliste, dont il relatait l’Histoire.  
Il appréciait, chez Chagall, son décisif mouvement pour «affranchir l’objet des lois de la pesanteur, de 
la gravité, abattre la barrière des éléments et des règnes». 
 

Commentaire 
 
Par les soins de Peggy Guggenheim, le texte fut publié en anglais sous le titre ‘’Genesis and 
perspective of surrealism’’. 
_________________________________________________________________________________ 

 
Juin 1942 

“Prolégomènes à un troisième manifeste du surréalisme ou non” 
 

Essai 
 

Breton répondait aux critiques du peintre Wolfgang Paalen qui, dans un ‘’Adieu au surréalisme’’, avait 
dénoncé la fragilité des systèmes de pensées, et en particulier du surréalisme, face à l'événement 
monstrueux et oppressant qu’était la Seconde Guerre mondiale. Breton, au contraire, tout en avouant 
sa tendance au soupçon : «Sans doute y a-t-il trop de nord en moi pour que je sois jamais l'homme de 
la pleine adhésion [...] Séduit, oui, je peux l’être, mais jamais jusqu'à me dissimuler le point faillible de 
ce qu'un homme comme moi me donne pour vrai» ; tout en reconnaissant «la gravité sans précédent 
de la crise sociale aussi bien que religieuse et économique», refusait de céder au doute, affirmait : 
«Plus que jamais, en 1942, l'opposition demande à être fortifiée dans son principe». Il faisait du 
surréalisme même le lieu d'une recherche, et non d'une affirmation ou d'une croyance. Il en venait 
ainsi à reformuler son projet, en le distinguant bien, aux yeux du public états-unien auquel était 
destiné le texte, des dévoiements qu'il avait pu connaître avec Dali, par exemple. Il affirma son 
athéisme : «Il faut non seulement que cesse l'exploitation de l'homme par l'homme, mais l'exploitation 
de l'homme par le prétendu Dieu, d'absurde et provocante mémoire.» Mais il présentait le mythe des 
«Grands Transparents», procédant à l’élargissement de sa perspective poétique qui était nécessaire 
à la perception de ces êtres hypothétiques ; il annonça subrepticement le développement de leurs 
images dans ses textes poétiques.  
Il rompit la continuité du discours pour un «petit intermède» prophétique, et pour un court pastiche 
intitulé ‘’Le retour du Père Duchesne’’. 
 

Commentaire 
 
Comme il avait écrit : «Il y a la merveilleuse jeune femme qui tourne en ce moment, toute ombrée de 
ces cils, autour des grandes boîtes de craie en ruine de l'Amérique du Sud, et dont un regard 
suspendrait pour chacun le sens même de la belligérance», il allait y voir une prémonition quand il eut 
rencontré Élisa Bindorff-Claro, en décembre 1943. 
 
L’ouvrage était illustré par Matta. 
Breton allait le republier en 1946, en le faisant précéder d'une réédition des deux ‘’Manifestes’’ ; les 
exemplaires de tête comportèrent alors trois pointes sèches en couleurs de Matta. 
_________________________________________________________________________________ 

 
 



 44 

7 décembre 1945 
 

Conférence donnée à Port-au-Prince 
 

D'abord, Breton rendit hommage à Haïti et à son peuple : «Je ne voulais pas parler du surréalisme en 
Haïti sans avoir, au préalable, jeté un très respectueux regard sur ce qui conditionne l'élan 
imprescriptible de liberté et l'affirmation de dignité à toute épreuve de votre pays. Mais certains 
d'entre vous savent déjà et d'autres sont appelés à découvrir que le surréalisme vérifie là une de ses 
thèses fondamentales, à savoir, que la première condition de persistance d'un peuple, comme la 
viabilité d'une culture, est qu'ils puissent, l'un et l'autre, se retremper sans cesse dans les grands 
courants affectifs qui les ont portés à leur naissance, faute de quoi ils périclitent rapidement.»  
Il fit ensuite l'histoire du mouvement surréaliste, proclamant que la révolte est «créatrice de lumière», 
affirmant : «Le surréalisme a partie liée avec les peuples de couleur parce qu'il a toujours été à leurs 
côtés contre toutes les formes d'impérialisme et de brigandage blancs.» Il en vint à évoquer sa 
rencontre avec le marxisme : «C'est alors que nous rencontrons le matérialisme dialectique comme 
seul barrage aux égoïsmes nationaux, comme seule promesse de concorde et d'harmonie 
universelles.» Il affirma : «Par la faute de l'État capitaliste, l'homme n'est pas seulement opprimé et 
limité, mais il se voit autrement qu'il n'est.»  
Il souligna le rôle que devaient jouer la poésie et l'art dans la révolution : «À côté de l'économie dont 
nous n'avons garde de réduire l'importance, il y a un élément lyrique qui conditionne pour une part la 
structure psychologique et morale des sociétés humaines, qui l'a conditionnée de tout temps, qui 
continuera à la conditionner. Il n'est que de toucher Haïti pour se convaincre que cet élément lyrique, 
bien loin d'être comme ailleurs le seul fait des spécialistes, se dégage des aspirations du peuple 
entier. L'autre problème qui se pose à nous est celui de l'action sociale, action qui, selon nous, 
possède sa méthode propre dans le matérialisme dialectique et dont nous pouvons d'autant moins 
nous désintéresser que nous tenons la libération de l'homme pour la condition sine qua non de la 
libération de l'esprit.»  
Il proclama que «la condition de l’homme haïtien n’est pas seulement précaire, mais encore elle est 
pathétique. Le premier devoir de ceux qui, comme moi, ont été amenés à l’observer de près doit être 
de la faire connaître au dehors et […] d’attirer par tous les moyens appropriés l’attention sur elle.» Il 
constata la persistance des «impérialismes nullement conjurés de cette fin de guerre».  
 

Commentaire 
 
Les Breton avaient été invités en Haïti alors que le pays était en proie à une agitation politique. La 
conférence fut prononcée en présence du président de la république, Élie Lescot, et de hauts 
fonctionnaires civils et militaires, mais en présence aussi de jeunes universitaires et d’écrivains 
anticonformistes sinon révolutionnaires chez qui les propos de Breton soulevèrent un enthousiasme 
qui atteignit au délire. À la fin, il sortit sous les ovations sans aller présenter ses respects au chef de 
l'État, comme il est d'usage en Haïti. Ce geste, considéré comme un affront public au gouvernement, 
contribua à grandir encore le prestige du poète aux yeux des groupements politiques de l'opposition.  
Le 1er janvier parut à Port-au-Prince un numéro spécial de la revue ‘’La ruche’’, l’organe de la 
jeunesse révolutionnaire d’Haïti, qui lui était consacré ; qui reproduisait in extenso et en première 
page le texte de sa conférence ; qui adressait au peuple d'Haïti un véritable appel à l'insurrection. Le 
numéro fut immédiatement saisi. Les étudiants ripostèrent par une grève qui devint une grève 
générale, un soulèvement qui provoqua la chute du président Lescot. La responsabilité de cette 
effervescence révolutionnaire, qu’on allait appeler «Les cinq glorieuses de 1946», fut attribuée à 
Breton dont la conférence, par une chaîne de réactions, en un temps où la misère du peuple haïtien 
était à son comble, avait eu cet effet inattendu. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 



 45 

1946 
‘’Un grand poète noir. Aimé Césaire’’ 

 
On a pu voir dans ce titre un compliment réducteur imprégné des douteux préjugés raciaux d'une 
époque désormais lointaine. Mais il faut lire attentivement ce que Breton entendait par là, lui qui en 
1943 saluait l’œuvre de Césaire, ‘’Cahier d'un retour au pays natal’’, comme «le plus grand 
monument lyrique de ce temps». Aujourd’hui, son propos n'a rien perdu de sa pertinence, ni de sa 
beauté : «Ainsi donc, défiant à lui seul une époque, où l'on croit assister à l'abdication générale de 
l'esprit, où rien ne semble plus se créer qu'à dessein de parfaire le triomphe de la mort, où l'art 
menace de se figer dans d'anciennes données, le premier souffle nouveau, revivifiant, apte à 
redonner toute confiance est l'apport d'un Noir. / Et c'est un Noir qui manie la langue française 
comme il n'est pas aujourd'hui un Blanc pour la manier. Et c'est un Noir celui qui nous guide 
aujourd'hui dans l'inexploré, établissant au fur et à mesure, comme en se jouant, les contacts qui 
nous font avancer sur des étincelles. Et c'est un Noir qui est non seulement un Noir mais tout 
l'homme, qui en exprime toutes les interrogations, toutes les angoisses, tous les espoirs et toutes les 
extases et qui s'imposera de plus en plus à moi comme le prototype de la dignité.» 
_________________________________________________________________________________ 

 
13 juin 1947 

‘’Rupture inaugurale’’ 
 

Brochure de quatorze pages 
 

Les surréalistes parisiens, regroupés sous le nom de ‘’Cause’’, voulaient «définir leur attitude 
préjudicielle à l'égard de toute politique partisane». Ils déclaraient :  
- «Ce n’est pas d’hier, croyons-nous, que retentissent au plus profond de l’homme, la clameur de 
Rimbaud à l’égard de la vie, le mort d’ordre de Marx à l’égard du monde. Mais depuis que la 
démarche raisonnable et rationnelle de la conscience a pris le pas sur la démarche passionnée de 
l’inconscient, c’est-à-dire depuis que le dernier des mythes s’est figé dans une mystification délibérée, 
le secret semble s’être perdu qui permettait de connaître et d’agir - d’agir sans aliéner l’acquis de la 
connaissance. Il est l’heure de promouvoir un mythe nouveau propre à entraîner l’homme vers l’étape 
ultérieure de sa destinations finale. / Cette entreprise est spécifiquement celle du Surréalisme. Elle 
est son grand rendez-vous avec l’Histoire / Le rêve et la révolution sont faits pour pactiser, non pour 
s’exclure. Rêver la Révolution, ce n’est pas y renoncer, mais la faire doublement et sans réserves 
mentales.» 
- «Pour améliorer le monde, il ne suffit pas de l'établir sur des bases sociales plus justes mais il faut 
promouvoir aussi une véritable morale plutôt que d'efficacité.» 
- «Le sens moral est sans conteste la réalité humaine que le parti communiste foule aux pieds le plus 
journellement.»  
 

Commentaire 
 
Cette déclaration collective, signée par près de cinquante personnalités se réclamant du surréalisme, 
fut en fait écrite par Breton qui, s’il savait parfaitement que la morale sert de masque aux pires 
égoïsmes, n'en persistait pas moins à se servir obstinément du mot. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 



 46 

Juillet 1947 
‘’Devant le rideau’’ 

 
Texte de 7 pages 

 
Dans cette préface de l’exposition ‘’Le surréalisme en 1947’’ à la ‘’Galerie Maeght’’, on peut relever 
ces déclarations de Breton : 
- «Nous n'avons pas fini de répéter que quelques lignes d'écriture automatique véridique (c'est de 
plus en plus rare), une action d'ampleur même limitée qui parvienne à se soustraire aux impératifs 
utilitaires, rationnels, esthétiques et moraux - au même titre que le ‘’rêve vrai’’, du merveilleux Peter 
lbbetson [roman de George du Maurier où est envisagée sous le mode romantique l’idée que le rêve 
est l'exercice de la pensée, sinon de la connaissance] - comme aux premiers jours du surréalisme 
retiennent trop de lueurs de la pierre philosophale pour ne pas nous amener à révoquer le monde 
étriqué, misérable qu'on nous inflige.» 
- «Ce n’est pas ici le lieu de nous prononcer sur l’épineuse question de savoir si l'’’absence de mythe’’ 
est encore un mythe et s’il faut voir en elle le mythe d'aujourd'hui. En dépit des protestations 
rationalistes, tout se passe aujourd’hui comme si telles œuvres poétiques et plastiques relativement 
récentes disposaient sur les esprits d'un pouvoir qui excède en tous sens celui de l'œuvre d'art. Ces 
œuvres, chez ceux qui dans la jeunesse s'ouvrent à elles, et il est frappant d'observer que leur 
nombre est en progression sans cesse croissante, déterminent un mouvement d'adhésion, 
provoquent un don de soi-même si total que tout ce qui conditionnait préalablement ces êtres semble 
remis en cause [...] Le caractère soulevant de ces œuvres, aussi bien que l’interrogation, la 
sollicitation toujours plus ardentes dont elles sont I'objet, la résistance qu'elles opposent aux moyens 
d’appréhension que confère, en son état actuel, l'entendement humain - et qui commanderait à elle 
seule de ‘’refaire’’ cet entendement, en même temps que l'aise extrême, comme pré-extatique, dont il 
arrive qu'elles nous comblent - prenons-en pour exemple ‘’Dévotion’’ de Rimbaud - sont pour 
accréditer l'idée qu'un mythe part d'elles, qu'il ne dépend que de nous de Ie définir et de Ie 
coordonner.» 
- «Nous entendons laisser aux spécialistes de l’occulte la responsabilité de décider, toutes pièces en 
mains, si un certain nombre d’œuvres poétiques, de celles sur lesquelles se concentre l’attention 
moderne, ont été conçues en liaison étroite avec ce que les adeptes tiennent pour ‘’la première 
doctrine religieuse, morale et politique de l’humanité’’, ou si elles en dérivent de manière plus ou 
moins consciente, ou si elles tendent - tout intuitivement - à la recréer par d’autres voies.» 
_________________________________________________________________________________ 
 

1er janvier 1948 
‘’Signe ascendant’’ 

 
Essai 

 
Considérant que la pensée logique est antipoétique, c’est-à-dire incapable de produire des images et 
de procurer un quelconque plaisir, tant sur le plan intellectuel que sur le plan émotionnel, Breton 
affirmait qu’il est nécessaire de renouer avec le fil de la pensée analogique. Il s’exaltait : «J’aime 
éperdument tout ce qui, rompant d’aventure le fil de la pensée discursive, part soudain en fusée 
illuminant une vie de relations autrement fécondes, dont tout indique que les hommes du premier âge 
eurent le secret.» Cependant, ne voulant pas «verser dans le surnaturel», il ne prônait pas l’analogie 
mystique, s’en tenait à l’analogie poétique qui permettrait de mettre en rapport des réalités que la 
logique donne pour inconciliables, de faire apercevoir, par-delà la loi de la réflexion et les 
cheminements de la déduction, les rapports et les concordances cachées : «L'analogie poétique a 
ceci de commun avec l'analogie mystique qu'elle transgresse les lois de Ia déduction pour faire 
appréhender à l'esprit l'interdépendance de deux objets de pensée situés sur des plans différents, 
entre lesquels le fonctionnement logique de l'esprit n'est apte à jeter aucun pont et s'oppose a priori à 
ce que toute espèce de pont soit jeté. L'analogie poétique diffère foncièrement de l'analogie mystique 



 47 

en ce qu'elle ne présuppose nullement, à travers la trame du monde visible, un univers invisible qui 
tend à se manifester. Elle est tout empirique dans sa démarche, seul en effet l'empirisme pouvant lui 
assurer la totale liberté de mouvement nécessaire au bond qu'elle doit fournir. Considérée dans ses 
effets, il est vrai que l'analogie poétique semble, comme l'analogie mystique, militer en faveur de la 
conception d'un monde ramifié à perte de vue et tout entier parcouru de la même sève, mais eIIe se 
maintient sans aucune contrainte dans Ie cadre sensible, voire sensuel, sans marquer aucune 
propension à verser dans le surnaturel. Elle tend à faire entrevoir et valoir la vraie vie ‘’absente’’ et, 
pas plus qu'elle ne puise dans la rêverie métaphysique sa substance, elle ne songe un instant à faire 
tourner ses conquêtes à la gloire d'un quelconque ‘’au-delà’’.»  
À plusieurs reprises, Breton exprima son aversion du mot «donc», qualifié de «mot le plus haïssable» 
parce qu’il induit une conséquence, conduit à une conclusion, s’impose comme le lubrifiant le plus 
performant d’une démonstration : «Donc remplit le vide qui, sur les cimaises d’un musée, sépare une 
œuvre de sa voisine, comble l’espace entre un objet et ceux qui l’environnent. Dans les salles du 
musée, chaque œuvre annonce celle qui la suit ; le «donc» qui les rend solidaires est tout de filiation, 
de généalogie (œuvres d’un même artiste, d’une même école stylistique, d’un même mouvement…). 
Œuvre après œuvre, le musée déroule le long ruban d’une Histoire, légitimée par sa ‘’scientificité’’». Il 
contestait une telle vision de l’art, qui tend à transformer les œuvres en jalons, en documents qui 
illustrent la marche d’un «progrès».  
Contre le «donc», il fit l’apologie du «comme» qui est, pour lui, «le mot le plus exaltant dont nous 
disposons». Le «comme» surréaliste défie son sens commun. Plutôt qu’un opérateur de comparaison, 
il souligne un écart, une dissemblance. Il est l’agent d’une polarisation des termes, des objets qu’il 
rapproche. Il magnétise l’espace que parcourt bientôt une gerbe d’étincelles, l’arc électrique d’une 
relation qui défie la raison. Breton donna comme illustrations de son esthétique du «comme» : «Ta 
gorge triomphante est une belle armoire» (Baudelaire) - «Tes dents sont comme un troupeau de 
brebis remontant du lavoir» (‘’Cantique des cantiques’’). 
Il affirmait que ce n’est que par le retour à cette conception de l’image, que nous avons perdue, que la 
poésie, par le biais de la métaphore et de la comparaison, pourra avoir lieu. Il fit ici la théorie de 
l’image qui résulte du «rapprochement en quelque sorte fortuit de deux termes» : «L’image 
analogique, dans la mesure où elle se borne à éclairer, de la plus vive lumière, des similitudes 
partielles, ne saurait se traduire en termes d'équation. Elle se meut, entre les deux réalités en 
présence, dans un sens déterminé qui n’est aucunement réversible. De la première de ces réalités à 
Ia seconde, elle marque une tension vitale tournée au possible vers la santé, le plaisir, la quiétude, la 
grâce rendue, les usages consentis. Elle a pour ennemis mortels le dépréciatif et le dépressif.» Il y 
voyait «une exigence qui, en dernière analyse, pourrait bien être d’ordre éthique». 
Il montrait qu’à travers le prisme archaïque de l’analogie nous est livrée du réel une image 
décomposée et toujours recomposée. Pour lui, la poésie, en montrant l’universelle analogie, doit 
permettre une métamorphose universelle.  
Se livrant à la défense et à l’illustration de la pensée analogique, il conjuguait efficacité théorique et 
voyance poétique. D’ailleurs, s’il empruntait au vocabulaire de la voyance l’expression de «signe 
ascendant», c’était parce que, pour lui comme pour Rimbaud, le poète doit se faire voyant afin de 
dépasser les limites de la perception ordinaire.  
 

Commentaire 
 
Le texte parut dans la revue ‘’Néon’’. 
Il donna lieu à de violentes attaques. Le groupe de la revue ‘’Tel quel’’, notamment dans le numéro de 
l’été 1971, pourfendit ce en quoi il voyait une résurgence idéaliste. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 



 48 

Avril 1948 
‘’Les surréalistes à Garry Davis’’ 

 
Garry Davis était un ancien pilote des forces aériennes des États-Unis durant la Seconde Guerre 
mondiale, qui, son avion ayant été abattu, s’était retrouvé en Allemagne sous les ruines ; qui, 
bouleversé par cette vision d'horreur, avait imaginé la création du mouvement ‘’Citoyens du monde’’ 
qui permettrait le maintien de la paix, mouvement que Breton soutint en prononçant cette allocution 
où il indiqua : «L’idée de citoyenneté mondiale nous paraît répondre, dans ses plus vastes 
perspectives, au besoin de retrouver une unité de l’être humain. Mais I'unité qui doit se faire sur le 
plan politique, par la destruction des nationalismes, ne nous dissimule pas celle qu'il faut réaliser sur 
le plan spirituel, par Ia destruction des catégories antinomiques. Notre adhésion au rnouvement 
‘’Citoyens du monde’’ ne prend son véritable sens qu'eu égard à cette motivation profonde. Elle 
s'inscrit tout naturellement dans notre effort continu pour dissiper les diversités funestes qui opposent 
l'homme à lui-même.»  
_________________________________________________________________________________ 
 

15 juin 1948 
“La lampe dans l'horloge” 

 
Essai 

 
Breton reprenait des thèmes politiques et poétiques. 
Il adhérait au ‘’Front humain des citoyens du monde’’, mouvement dirigé par Robert Sarrazac.  
Il affirmait sa méfiance envers l'Histoire et son espoir dans l'avenir (il refusait la fin du monde et 
l'apocalypse). 
Il regrettait la décroissance et l'occultation de l'esprit et de la conscience.  
Il réitérait sa «foi intacte et communicative dans les destinées durables de l'homme» : «Un roi de 
lumière subsistait, glissant d’un couvercle de sarcophage à une poterie péruvienne, à une tablette de 
l’Île de Pâques, entretenant l’idée que l’esprit qui anima tour à tour ces civilisations échappe en 
quelque mesure au processus de destruction qui accumule derrière nous les ruines matérielles. Tout 
au plus le voyions-nous s’occulter de plus en plus profondément au cours des siècles, mais les fins 
énigmatiques de cette occultation ne laissaient pas elles-mêmes d’exercer la sagacité humaine et le 
secret de quelque grandeur était là / Le retrait, l’effondrement de ces perspectives oblige qui veut 
continuer à honorer le nom d’homme à se replier sur soi-même, à s’interroger sans faiblesse sur les 
nouvelles conditions faites à la pensée. Il n’est pas douteux que la conscience soit touchée, menacée 
dans son substrat propre.»  
Il se disait certain que le «bernement général» de la guerre ne durerait pas, et que le lieu privilégié 
d'une révolution nécessaire trouverait son recours dans la «volupté», point géométrique de la 
naissance, de l'amour et de la mort. 
 

Commentaire 
 
L’ouvrage fut publié avec une couverture et un frontispice de Toyen, et un portrait photographique de 
l’auteur, les exemplaires de tête comportant une lithographie originale de Toyen 
_________________________________________________________________________________ 

 
 
 
 
 
 
 
 



 49 

Hiver 1948 
‘’L'art des fous, la clé des champs’’ 

 
Article de 3 pages 

 
Breton considérait que l'art des fous est remarquable parce que «les mécanismes de la création 
artistique sont ici libérés de toute entrave», de tout recours au sujet, de tout «but raisonnable», donc 
en lutte contre le rationalisme et le christianisme réunis. 
Il affirmait : «Je ne craindrai pas d'avancer l'idée, à première vue seulement paradoxale, que l'art de 
ceux qu'on range aujourd'hui dans la catégorie des malades mentaux constitue un réservoir de santé 
morale.»  
 

Commentaire 
 
Comme, en octobre 1948, le peintre Dubuffet avait fait paraître une notice que Breton considéra 
comme un «véritable manifeste de l'art brut» dans lequel il avait insisté «sur l'intérêt et la spéciale 
sympathie que nous portons aux œuvres qui "ont pour auteurs des gens considérés comme malades 
mentaux et internés dans des établissements psychiatriques"», il fit paraître cet article dans le n° 6 
des ‘’Cahiers de la Pléiade’’. 
La mention de «la clé des champs» s’explique parce que Breton était obsédé par le symbolisme de la 
clé, était à la recherche des êtres qui pouvaient être des «porteurs de clés», s'estimait lui-même 
comme celui qui tendait aux autres «la clé des champs». 
C’est l'un de ses plus importants textes sur la peinture. Il laisse deviner quelques divergences encore 
mineures avec Dubuffet, le fond de leur mésentente étant une question de lecture : Breton voyait 
dans l'art des fous une libération des mécanismes de la création, comparable dans son principe à ce 
que tentait l'automatisme ; Dubuffet, lui, insistait sur la différence, et c'était en fin de compte l'aspect 
purement plastique des créations d'aliénés qui le retenait, et non leur imagination.  
Ce texte allait être repris dans la nouvelle édition de ‘’Le surréalisme et la peinture’’ en 1965. 
_________________________________________________________________________________ 
 

6 juillet 1949 
“Flagrant délit. Rimbaud devant la conjuration de l'imposture et du trucage’’ 

 
Pamphlet de 55 pages 

 
Comme, en 1948, les deux comédiens Nicolas Bataille et Akakia-Viala avaient monté ‘’Une saison en 
enfer’’ d'après Rimbaud, puis que, pour se venger du mauvais accueil de leur spectacle par la 
critique, avaient présenté un autre texte de Rimbaud intitulé ‘’La chasse spirituelle’’ qui avait été 
publié dans ‘’Combat’’ le 19 mai 1949 puis au Mercure de France, Breton le dénonça comme un faux. 
Il reprit tout d'abord l'une de ses idées essentielles sur la critique : toute analyse d'une œuvre est plus 
ou moins stérile, puisqu'elle est incapable de déterminer en quoi elle nous attire et nous charme, et 
que la part de mystère est même indispensable à ce charme : «Il y a toujours un coin du voile qui 
demande expressément à ne pas être levé : quoi qu'en pensent les imbéciles, c'est la condition 
même de l'enchantement.»  
Pour lui, Rimbaud, personnage voilé et mystérieux, est l'un de ceux qui résistent le mieux à l'analyse. 
Cependant, le faux en l'occurrence est grossier, et Breton règle leur compte aux éditions du Mercure 
de France, et surtout aux trois critiques, P. Pia, M. Nadeau et M. Saillet, qui n'avaient pas su voir une 
supercherie évidente, qui avaient avalisé le texte sans hésitation : il y eut, dit Breton, «usurpation de 
fonctions» et «association de malfaiteurs» ; il dénonça la «misère mentale» de la critique en matière 
de poésie.  
Après avoir rappelé les conditions de publication des différents inédits de Rimbaud (notamment “Un 
cœur sous une soutane” et les “Stupra”, édités par les surréalistes), il montra comment l'étude interne 



 50 

de “La chasse spirituelle”, comme de certains sonnets apocryphes de Rimbaud, suffit à faire la 
preuve du faux.  
Le texte se termine par une étude rapide de la thèse de Bouillane de Lacoste, qui avait prouvé que 
“Les illuminations” étaient postérieures à “Une saison en enfer”, ruinant par là l'interprétation 
romantique d'un Rimbaud s'enfonçant dans le satanisme littéraire. Breton s'élève cependant contre 
un usage de cette découverte pour une «critique bourgeoise de récupération» selon laquelle “Les 
illuminations” marqueraient un «retour à la santé», après “Une saison” et la liaison avec Verlaine. Il 
indique qu’il aime, «avec dilection», le poème des ‘’Illuminations’’ intitulé ‘’Dévotion’’, et qu’il a même 
élevé un «autel» à un des personnages qu’y évoqua Rimbaud, et qui est pour lui «l’une des plus 
mystérieuses passantes qui traversèrent les Illuminations’’, Léonie Aubois d’Ashby». 
 

Commentaire 
 
Le texte révélait la grande connaissance du poète qu’avait Breton (sauf en ce qui concerne le sonnet 
‘’Voyelles’’ dont il n’avait pas vu qu’il s’agit en fait d’un blason du corps féminin [voir dans le site 
‘’RIMBAUD, ‘’Voyelles’’]).  
On peut remarquer que, parmi les femmes présentées par Rimbaud dans ‘’Dévotion’’, Breton avait 
choisi celle portant le nom le plus séduisant (où il retrouvait aussi celui de Léona Delcourt, qu’il avait 
rebaptisée Nadja !) et non, évidemment, Lulu ou Circeto ! 
La couverture présentait ‘’La guerre’’, lithographie originale de Henri Rousseau (d’après ‘’L’ymagier’’, 
janvier 1895). 
_________________________________________________________________________________  
 

3 avril 1950 
‘’Ceinturer un monde forcené’’ 

 
Article 

 
Breton célébra la proclamation de leur autonomie par les habitants de l'île de Sein [événement dont 
l’Histoire n’a pas gardé trace !]. Il fit d’eux des figures de la révolte à l'état pur. Il considéra que leur 
acte, minuscule mais grand, de résistance aux grands mouvements du monde, que leur geste, 
dérisoire sur le plan géopolitique, étaient cependant capitaux sur le plan moral. Au passage, il se 
moquait : «Les gendarmes fatigués des bains forcés ne viennent plus qu'en "excursion"... Moyennant 
quoi Sein s'administre fort bien toute seule : jamais de délits.».  
Il déclara encore : «Il serait utopique et même vain d'en appeler à un sursaut vital, d'affirmer sa 
nécessité et sa suffisance pour que s'opère le retour au "beau" du temps qu'il fait en nous si l'on 
s'abstenait de dire en quoi ce sursaut peut consister et si l'on n'essayait pas d'en déceler quelque 
signe avant-coureur...» 
 

Commentaire 
 
L’article fut publié le 3 avril, dans ‘’Combat’’. 
_________________________________________________________________________________  
 

20 avril 1950 
‘’Mettre au ban les partis politiques’’ 

 
Article 

 
Breton, se posant la question de l'intérêt de l'existence des partis politiques, concluait qu’il n’y en 
avait pas, constatait : «Aux plus sombres jours de 1940, lorsque la conscience et le moral de ce pays 
atteignaient le niveau le plus bas, l'analyse même sommaire des événements mettait en évidence la 
carence des partis politiques» - «L'absurdité, le gribouillisme qui résultent de l'enrôlement dans les 



 51 

partis, sont incomparablement plus manifestes aujourd'hui que jamais» - «Le témoignage de loin le 
plus décisif, le plus définitif sur ce sujet tient dans une communication de Simone Weil sous le titre : 
"Note sur la suppression générale des partis politiques"», et appelait à les «mettre au ban», à les faire 
rejeter par les citoyens. Au passage, il dénonça la récupération que le Parti communiste faisait de la 
Résistance : «La Résistance - la vraie : entendons celle qui est née du refus individuel de 
l’oppression, et non de l’obéissance à un mot d’ordre tardivement donné à un groupe, la seule dont 
on pouvait attendre le rétablissement nécessaire - n’a pas tardé à être artificieusement démembrée 
et, comme telle, dès maintenant, n’a plus voix au chapitre.» 
 

Commentaire 
 
Dans la série des articles que Breton donna à ‘’Combat’’ au printemps 1950, celui-ci apparaît comme 
un sommet et comme une fin. Sa position à l'égard des mouvements, des écoles et des partis s'était 
peu à peu radicalisée, allant d'une réticence sensible jusqu'à cet appel proprement révolutionnaire. 
Parallèlement à son évolution personnelle, il faut prendre en compte ici le contexte particulier de la 
IVe République, triomphe des coalitions et de la «politique politicienne». 
_________________________________________________________________________________  
 

28 mars 1950 
‘’Des taches solaires aux taches de soleil’’ 

 
Article 

 
Breton exprimait la crainte que lui inspirait le péril atomique : «Plusieurs fois, j'ai entendu incriminer 
les taches solaires. Mais ces taches affectent également ce qui tient lieu de soleil pour nous.» Il 
manifestait tout de même un espoir : «En ces premiers jours de printemps me revient à l'esprit une 
des rares idées secourables à quoi je parvins à m'accrocher aux pires jours de la dernière guerre, 
tant de dévastations ne pourraient rien contre le retour du printemps assez grand magicien pour 
prêter un sourire aux ruines.» 
 

Commentaire 
 
Le texte montrait bien la position de Breton dans le monde intellectuel d’alors : il s'était quelque peu 
éloigné du mouvement mondialiste, notamment du fait d'une posture anarchisante qui ne lui semblait 
guère constructive et moins encore révolutionnaire ; mais ses colères étaient toujours vives : à cet 
égard, et ils n’étaient pas nombreux à le faire à cette époque, il frappait aussi bien sur sa droite (les 
États-Unis et leurs exécutions iniques) que sur sa gauche (le communisme et les agents de l'U.R. 
S.S.).  
L’article fut publié dans ‘’Combat’’. 
_________________________________________________________________________________  
 

12 octobre 1951 
‘’Sucre jaune’’ 

 
Article 

 
Réagissant au texte de Camus, ‘’Lautréamont et la banalité’’, paru dans ‘’Les cahiers du Sud’’ en 
septembre, et au chapitre qu’il avait consacré à Lautréamont dans “L'homme révolté”, Breton 
considérait que Camus (dont, selon lui, «la position intellectuelle et morale est indéfendable») «ne 
veut voir en Lautréamont qu'un adolescent ‘’coupable’’ qu'il faut que lui - en sa qualité d'adulte - il 
morigène. Il va jusqu'à lui trouver dans la seconde partie de son œuvre : ‘’Poésies’’, une punition 
méritée. À en croire Camus, ‘’Poésies’’ ne serait qu'un ramassis de ‘’banalités laborieuses’’ […] - 
l'expression de la ‘’banalité absolue’’, du plus ‘’morne conformisme’’». 



 52 

Il attaqua aussi Sartre à propos de son “Baudelaire”. 
 

Commentaire 
 
Breton ne faisait apparemment aucune distinction entre l'interprétation qu’avait livrée Camus et la 
biographie systématique qu’avait menée Sartre (qui n'a jamais affirmé rendre compte de la poésie de 
Baudelaire, mais du personnage seulement). 
Il fit paraître l’article dans ‘’Arts’’. Camus lui répondit dans ‘’Arts’’ également. 
_________________________________________________________________________________  
 

2 novembre 1951 
‘’Alfred Jarry, initiateur et éclaireur, son rôle dans les arts plastiques’’ 

 
Article 

 
Breton étudiait un aspect de Jarry moins connu, celui qui lui fit, avec Rémy de Gourmont, diriger les 
cinq premiers numéros d'une luxueuse revue d'art, ‘’L’ymagier’’. 
 

Commentaire 
 
Cet article parut dans ‘’Arts’’. 
_________________________________________________________________________________  
 

11 janvier 1952 
‘’Pourquoi nous cache-t-on la peinture russe contemporaine? 

Écraser l’art pour toujours’’  
 

Article 
 
Breton se moquait de pesants articles parus dans la presse communiste sur l’art soviétique, mais 
sans illustrations. 
 

Commentaire 
 
Cet article parut dans ‘’Arts’’.. 
_________________________________________________________________________________  
 

11 janvier 1952 
‘’La claire tour’’ 

 
Article 

 
Breton, qui se livrait à une très importante interrogation sur les raisons de son engagement, et de 
celui de nombreux autres intellectuels, au côté de la IIIe Internationale plutôt que vers l’anarchisme 
qui était de plus longue tradition en France, reconnaissait : «Les surréalistes ont vécu alors (environ 
1925) sur la conviction que la révolution sociale étendue à tous les pays ne pouvait manquer de 
promouvoir un monde libertaire (d'aucuns disent un monde surréaliste, mais c'est le même.)» 
 

Commentaire 
 

Le titre était inspiré d’un poème de Laurent Tailhade, ‘’La ballade de Solness’’, en hommage à Ibsen. 
Cet article parut dans ‘’Le libertaire’’. 
_________________________________________________________________________________  



 53 

 
1er mai 1952 

‘’Du ‘’réalisme socialiste’’ comme moyen d'extermination morale’’ 
 

Article 
 
Breton définit le «réalisme socialiste»  comme «la platitude qui courtise l'emphase». 
 

Commentaire 
 
Cet article parut dans ‘’Arts’’. 
_________________________________________________________________________________  
 

Juillet 1952 
“Entretiens” 

 
De février à juin 1952, Breton avait eu, à la radio française, avec André Parinaud, seize entretiens 
dans lesquels :  
-Il revint longuement sur son passé, sur la genèse du surréalisme, les mots étant pesés, le souci étant 
d’établir la vérité historique, tandis que les aléas de la vie personnelle restèrent voilés.  
-Il définit la poésie comme «un préambule expérimental à la conquête effective d'une manière 
d'exister assumant tous les aspect de la vie».  
-Il précisa les contours de son idéalisme : «Il va sans dire que ce point, en quoi sont appelées à se 
résoudre toutes les antinomies qui nous rongent et que, dans mon ouvrage, ‘’L’amour fou’’, je 
nommerai le "point suprême", en souvenir d'un admirable site des Basses-Alpes, ne saurait 
aucunement se situer sur le plan mystique. Inutile d'insister sur ce que peut avoir d'hégélien l'idée 
d'un tel dépassement de toutes les antinomies.» 
-Il déclara à la fin : «S'il est vrai, comme j'en ai convenu, que le surréalisme, de rivière à ciel ouvert au 
cours passablement tumultueux qu'il fut longtemps, a connu ces dernières années un cours souterrain 
assez prolongé, je répète que c'est là une impression tout extérieure qui ne tient qu'au manque, 
durant cette période, d'une publication périodique de caractère collectif.» 
 

Commentaire 
 
Ces ‘’Entretiens’’ sont la plus riche des sources pour qui veut connaître l'homme et l'écrivain. C’est un 
document capital sur l’histoire du surréalisme.  
Mais il est curieux de constater que ce mainteneur des valeurs surréalistes apparaisse ici un peu 
comme le maître de la voie moyenne, celle qui lui semblait devoir rendre durable une révolution 
menacée autant par la fureur d'Artaud que par la volonté d'intégration sociale d'Aragon. 
Breton joignit à ces ‘’Entretiens’’ ceux qu'il avait par ailleurs accordés à des journalistes, et qui avaient 
paru dans différents journaux français ou étrangers.  
La qualité de la langue, extrêmement soignée et précise, colorée parfois, mais surtout directe, 
efficace, la beauté de l'expression, un certain ton qui n'est qu'à Breton, font de ces pages 
circonstancielles une œuvre littéraire importante.  
_________________________________________________________________________________  

 
Août 1953 

“La clé des champs” 
 

Recueil d’articles et de textes de conférences rédigés entre 1936 et 1952 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

 



 54 

1936 
‘’Le merveilleux contre le mystère’’ 

(voir plus haut) 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1937 
‘’Limites non frontières du surréalisme’’ 

 
Texte de 16 pages 

 
Breton se référait toujours à l'automatisme, par lequel il espérait réduire toutes les antinomies. Il datait 
des “Champs magnétiques” la naissance du surréalisme. Selon lui, les deux procédés fondamentaux 
du mouvement, défini comme un «réalisme ouvert», sont l'«humour objectif» et le «hasard objectif», 
«deux pôles entre lesquels le surréalisme croit pouvoir faire jaillir ses plus longues étincelles». Il 
indiquait aussi : «Le psychisme humain, en ce qu'il a de plus universel, a trouvé dans le château 
gothique et ses accessoires un lieu de fixation si précis qu'il serait de toute nécessité de savoir ce 
qu'est pour notre époque l'équivalent d'un tel lieu. (Tout porte à croire qu'il ne s'agit point d'une 
usine.) [...] Oui, il doit exister des observatoires du ciel intérieur. Je veux dire des observatoires tout 
faits, dans le monde extérieur naturellement.» 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1937 
‘’Gradiva’’ 

 
Texte de quatre pages qui avait été la présentation de la galerie ‘’Gradiva’’, rue de Seine, dont André 
Bomsel avait confié la responsabilité à Breton.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1938 
‘’Pour un art révolutionnaire indépendant’’ 

(voir plus haut) 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1939 
‘’Souvenir du Mexique’’ 

 
Article 

 
Il se limite à des considérations superficielles, d’ordre esthétique et poétique, sur des paysages et 
des individus, sur une culture pleine de contradictions que Breton aurait peu comprise car le pays 
était au seuil d’un essor industriel. Mais il voulut donner accès au «Mexique tout entier» en 
recomposant ses souvenirs autour d’un lieu, «le palais de la fatalité», et d’une formule, soulignée en 
italiques : «Ainsi est la Beauté». 
 

Commentaire 
 
L’article, qui avait paru in extenso dans les n° 12 et 13 de la revue ‘’Minotaure’’ avec de nombreuses 
illustrations, subit ici une réduction drastique, cette version ne représentant plus que la moitié du texte 
original : Breton avait supprimé un long passage sur Diego Rivera avec lequel il s'était brouillé, ainsi 
qu'un passage sur la visite à la caserne militaire de Monterrey. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
 



 55 

1939 
‘’Visite à Léon Trotsky’’ 

 
Texte de 6 pages 

 
Breton était allé voir, à Coyoacan, dans la ‘’Maison bleue’’ où il habitait, l’homme qui avait été Ia tête 
de la révolution de 1905 ; qui avait été une des deux têtes de la révolution de 1917 ; qui avait 
combattu au côté de Lénine ; qui avait eu ses compagnons tués, ses quatre enfants abattus ; qui, 
proscrit d’U.R.S.S. par Staline, s’était, en 1940, installé au Mexique. Breton admirait non seulement le 
politique, mais encore «l'historien profond dont les ouvrages font mieux qu'instruire, car ils donnent 
envie à l'homme de se dresser». Il fut frappé par l’extrême jeunesse de cet homme de soixante-huit 
ans : «Les yeux d'un bleu profond, l'admirable front, l'abondance des cheveux tout juste argentés, la 
fraîcheur du teint composent un masque où l'on sent que la paix intérieure l'a emporté, l'emportera à 
jamais sur les formes les plus cruelles de l'adversité.» L'entretien cordial qu'ils eurent fut suivi de 
beaucoup d'autres, au cours desquels se fortifia l'enthousiasme de Breton. Il s'étendit sur le caractère 
familier de ses relations avec Trotski : «Il n'est guère de site mexicain typique auquel il ne reste 
associé à mon souvenir. Je le revois, les sourcils froncés, dépliant les journaux de Paris sous les 
ombrages d'un jardin de Cuernavaca brûlant et bourdonnant d'oiseaux-mouches, tandis que la 
camarade Nathalie Trotsky, si émouvante, si compréhensive et si douce, me désigne par leurs noms 
les fleurs surprenantes ; je le revois pratiquant avec moi l'ascension de la pyramide de Xochicalco ; un 
autre jour, nous déjeunons de grand appétit au bord d'un lac glacé, en plein cratère du Popocatepetl, 
nous furetons toute une matinée dans une île du lac de Patzcuaro - l'instituteur qui a reconnu Trotsky 
et Rivera fait chanter les enfants de l'école dans la vieille langue tarasque ; ou bien nous voici en train 
de pêcher des axolotls dans un ruisseau rapide de la forêt.» Il allait garder de Trotski une impression 
ineffaçable.  
 

Commentaire 
 
Breton avait fait ces confidences dans un discours prononcé au «meeting» anniversaire de la 
révolution d’Octobre, tenu à Paris le 11 novembre 1938. Pour la publication, il supprima une virulente 
attaque contre Aragon. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1940 
‘’Le jeu de Marseille’’ 

 
Texte d’une page et demie 

 
À Marseille, parmi les résidents de la villa Air-Bel, qui, en 1940, attendaient l’occasion de pouvoir 
émigrer aux États-Unis, quelqu'un avait lancé l'idée de créer un jeu de carte sur le modèle du tarot de 
Marseille. Le principe des séries traditionnelles fut conservé ; mais les noms et les figures furent 
changés. Souhaitant refléter leur mythologie et leurs préoccupations propres, les surréalistes s'en 
prirent «aux persistantes valeurs sociales des figures», destituèrent le «roi» et la «reine» de leur 
pouvoir depuis longtemps révolu, et «déchargèrent intégralement l'ancien ‘’valet’’ de son rang 
subalterne». Les figures devinrent «Génie», «Mage» et «Sirène», et furent représentées par une 
personnalité historique ou un personnage de la littérature choisie d'un commun accord. Les quatre 
couleurs, «Carreau», «Cœur», «Pique», «Trèfle», furent transposées en «Amour», «Connaissance», 
«Rêve» et «Révolution», dont les emblèmes étaient respectivement la flamme, la serrure, l'étoile 
(noire) et la roue (et le sang). Pour Breton, ce qui était récusé de l'ancien jeu de cartes, c'est «d'une 
manière générale, tout ce qui indique en lui la survivance du signe et de la chose signifiée». 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

 



 56 

1941 
‘’Genèse et perspectives artistiques du surréalisme” 

(voir plus haut) 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
1942 

‘’Situation du surréalisme entre les deux guerres’’ 
 

Texte de 31 pages  
 
Dans cette conférence donnée à Yale, le 10 décembre 1942, Breton insista sur le caractère 
déterminant de la guerre de 1914-1918 dans l’élaboration des thèses surréalistes. 
Racontant des souvenirs, il rendit hommage à Freud, et signala la difficulté qu’il eut à le faire 
connaître : «J'avais vingt ans quand, au cours d'une permission à Paris, je tentai successivement de 
représenter à Apollinaire, à Valéry, à Gide ce qui à travers Freud - dont le nom n'était connu en 
France que de rares psychiatres - m'était apparu de force à bouleverser de fond en comble le monde 
mental. [...] Je me rappelle que je tendis à chacune de mes victimes l'appât auquel elle me paraissait 
devoir le moins résister : à Apollinaire, le ‘’pansexualisme’’, à Valéry la clé des lapsus, à Gide le 
complexe d'Œdipe. Eh bien, en dépit de mes frais, des trois côtés je ne réussis qu'à provoquer des 
sourires ou avec une amicale commisération à me faire taper sur l'épaule.»  
Pour plaire à ses auditeurs, il proclama : «Le surréalisme est né d'une affirmation de foi sans limites 
dans le génie de la jeunesse.» Il traça ce qu'on pourrait appeler la plate-forme doctrinale du 
mouvement : «Foi persistante dans I'automatisme comme sonde, espoir persistant dans la dialectique 
(celle d'Héraclite, de Maître Eckhart, de Hegel) pour la résolution des antinomies qui accablent 
I'homme, reconnaissance du hasard objectif comme indice de réconciliation possible des fins de la 
nature et des fins de l'homme aux yeux de ce dernier, volonté d'incorporation permanente à l'appareil 
psychique de l'humour noir qui, à une certaine température, peut seul jouer le rôle de soupape, 
préparation d'ordre pratique à une intervention sur la vie mythique qui prenne d'abord, sur la plus 
grande échelle, figure de nettoyage, tels sont ou demeurent bien, à ce jour, les mots d'ordre 
fondamentaux du surréalisme.»  
 

Commentaire 
 
Le texte fut d’abord publié dans la revue ‘’Fontaine’’ en 1945. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1942 
‘’Déclaration VVV’’ 

 
Texte de 2 pages 

 
‘’VVV’’ était le titre d’une revue fondée par Breton aux États-Unis, avec le soutien de Duchamp. Il 
expliqua ce titre ainsi : «Triple V, c’est-à-dire non seulement V comme vœu - et énergie - de retour à 
un monde habitable et pensable, victoire sur les forces de régression et de mort déchaînées 
actuellement sur la Terre, mais double V, c’est-à-dire V au-delà de cette première victoire, V sur ce 
qui tend à perpétuer l’asservissement de l’homme par l’homme et au-delà de W, de cette double 
victoire, V encore sur tout ce qui s’oppose à l’émancipation de l’esprit, dont la libération de l’homme 
est la condition préalable». 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

 
 
 



 57 

1942 
“Prolégomènes à un troisième manifeste du surréalisme ou non” 

(voir plus haut) 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1944 
‘’Silence d'or’’ 

 
Texte de 8 pages 

 
Breton s'exprima sur la musique, face à laquelle il confessa une quasi-surdité. Il parla plutôt de 
«musique intérieure». Il en vint vite à analyser les rapports entre musique et poésie : «L'accueil 
diamétralement opposé qu'en raison de ma complexion individuelle je réserve à la poésie et à la 
musique ne m'entraîne cependant pas à me départir de tout jugement objectif en ce qui les concerne. 
M'en tiendrais-je à la hiérarchie proposée par Hegel, la musique, par rang d'aptitude à exprimer les 
idées et les émotions, viendrait immédiatement après la poésie et devancerait les arts plastiques. 
Mais surtout, je suis persuadé que l'antagonisme entre la poésie et la musique qui semble avoir 
atteint son point culminant pour quelques oreilles d'aujourd'hui, ne doit pas être stérilement déploré 
mais doit au contraire être interprété comme indice de refonte nécessaire entre certains principes des 
deux arts.» Enfin, il ne manqua de parler de son sujet de prédilection : «En matière de langage les 
poètes surréalistes n'ont été et ne demeurent épris de rien tant que de cette propriété des mots à 
s’assembler par chaînes singulières pour resplendir, et cela au moment où on le cherche le moins. Ils 
n'ont tenu à rien tant qu'à ramener ces chaînes des lieux obscurs où elles se forment pour leur faire 
affronter la lumière du jour.» 
 

Commentaire 
 
Le texte fut initialement destiné à une revue musicale états-unienne, et parut en anglais dans 
‘’Modern music’’ (mars-avril 1944). Il fut repris en 1953, mais ce fut une version très différente du 
texte original. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1946 
‘’Hommage à Antonin Artaud’’ 

 
Texte de 6 pages 

 
C’est l’allocution que Breton prononça le 7 juin 1946 au ‘’Théâtre Sarah-Bernhard’’, pour saluer le 
retour d’Artaud après dix ans d'internement psychiatrique. Il tint surtout à réaffirmer «les deux mots 
d'ordre qui n'en font qu'un : Transformer le monde selon Marx. Changez la vie selon Rimbaud !», et à 
proclamer : «La place du surréalisme n’est pas sur les tréteaux de la place publique.» 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1947 
‘’Devant le rideau’’ 

(voir plus haut) 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

 
 
 
 
 



 58 

1947 
‘’Comète surréaliste’’ 

 
Texte de 12 pages 

 
Dans cette présentation de l’exposition ‘’Le surréalisme en 1947’’, Breton affirmait : «Les surréalistes, 
en ce qui les concerne, n'ont pas cessé de se réclamer de la libre pensée intégrale.» 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1947 
‘’Seconde arche’’ 

 
Texte de 5 pages 

 
Dans cette préface au catalogue de l’exposition surréaliste de Prague, Breton décréta : «L'ignoble 
mot d’engagement sue une servilité dont la poésie et l'art ont horreur». Pourtant, il ne cessa de 
s'engager, et son œuvre entière témoigne d'une sourcilleuse volonté de transformer le monde et l'être 
humain. 
 

Commentaire 
 
Le texte fut d’abord publié dans la revue ‘’Fontaine’’ de novembre 1947. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1947 
‘’Magloire Saint-Aude’’ 

 
Texte d’une page 

 
Breton avait, lors de son séjour en Haïti, en 1945, découvert ce grand poète et romancier. 
 

Commentaire 
 
Le texte avait paru en première page du ‘’Figaro littéraire’’ du 13 septembre 1947 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1948 
‘’Signe ascendant’’ 

 
Montage de 4 pages 

 
Il avait été constitué à partir de la revue ‘’Néon’’, numéro de janvier 1948, où avait été publié l’essai 
de Breton qui avait déjà reçu ce titre (voir plus haut). 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1948 
‘’La lampe dans l'horloge’’ 

 
Texte de 20 pages 

 
Il comporte un vif éloge du poète Malcolm de Chazal. 
 

 



 59 

Commentaire 
 
Le texte avait paru d’abord dans la collection ‘’L’âge d’or’’. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1948 
‘’L'art des fous, la clé des champs’’ 

(voir plus haut) 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
1948 

‘’Trente ans après’’ 
 

Texte de 4 pages 
 
Breton célèbre la force du souvenir de Vaché : «Présence étrange, à interminables éclipses, 
présence néanmoins persistante dont ne bénéficie auprès de moi aucun des autres êtres qui m’ont 
quitté, de quelque prestige qu’ils aient joui à mes yeux.» 
 

Commentaire 
 
Le texte parut d’abord dans la revue ‘’Néon’’ en novembre 1948. Puis, en 1949, il figura dans la 
réédition des ‘’Lettres de guerre de Jacques Vaché’’. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1948 
‘’Océanie’’ 

 
Présentation en 3 pages d’une exposition d'art océanien 

 
Elle comportait des poèmes inédits. 
Pour Breton, les objets d’art océanien rassemblent au plus haut point les qualités propres à un art 
«magique» : celles d’une création sans contrainte, d’un art «collectif» et mythique ; voyant, dans l’art 
d’Océanie, «un des grands éclusiers de notre cœur», il considérait qu’il est, par excellence, celui du 
«merveilleux, avec tout ce qu’il suppose de surprise, de faste et de vue fulgurante sur autre chose que 
ce que nous pouvons connaître, [qui] n’a jamais, dans l’art plastique, connu les triomphes qu’il 
marque avec de tels objets». Les objets d’art océanien étaient nombreux sur le «mur» que Breton 
avait constitué chez lui. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
1949 

‘’Flagrant délit. Rimbaud devant la conjuration de l'imposture et du trucage’’ 
(voir plus haut) 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1949 
‘’Présignalement’’ 

 
Texte de 2 pages 

 
C’était une notice d’accompagnement de son portrait par Lapoujade, qui figura à l’exposition d’avril-
mai 1949 à la ‘’Galerie Jean-Chardin’’, ‘’Cinquante dessins de Lapoujade’’. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 60 

 
1950 

‘’La nuit du Rose-Hôtel’’ 
 

Préface 
 
C’était celle du roman de Maurice Fourré portant le même titre, publié chez Galimard en 1950, seul 
titre de la collection ‘’Révélation’’ sous la direction de Breton. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1950 
‘’Le mécanicien’’ 

 
Préface de 19 pages du recueil de nouvelles de Jean Ferry, ‘’Le mécanicien et autres contes’’ 

 
Pour Breton, ces nouvelles mettent en lumière, elles aussi, ce «scandale de la raison» qui mène, 
depuis Descartes, aux pires inventions scientifiques ; et rendent toute son importance au merveilleux. 
 

Commentaire 
 
‘’Le mécanicien’’ est le titre de la deuxième nouvelle.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
1950 

‘’Pont-Neuf’’ 
 

Texte de 12 pages 
 
Avec une force hallucinatoire, formant tableau, Breton montra la Seine : «Elle feint de reposer et ne 
nous repose pas, les cheveux bouillonnant très bas sur l'oreiller de ses rives. La main qui, seule un 
peu éveillée au bord du lit, tout à l'heure s'allumait à tous les plumages parlant du plus loin de la terre 
s'est cachée, les oiseaux envolés, sous la tête, aggravant la pose de voluptueuse nonchalance. À 
l'aisselle découverte s'est aussitôt porté tout le parfum des fleurs.» Allant au fond de son obsession 
sensuelle, le poète inventoria cet être fantastique «dont tous les organes essentiels, de la tête à la 
jonction des membres inférieurs, ont pour enveloppe l'île de la Cité», et délimita avec exactitude son 
giron : «Il me semble, aujourd'hui, difficile d'admettre que d'autres avant moi, s'aventurant sur la place 
Dauphine par le Pont-Neuf, n'aient pas été saisis à la gorge à l'aspect de sa configuration triangulaire, 
d'ailleurs légèrement curviligne, et de la fente qui la bissecte en deux espaces boisés. C'est, à ne 
pouvoir s'y méprendre, le sexe de Paris qui se dessine sous ces ombrages.»  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1950 
‘’Lettre ouverte à Paul Éluard’’ 

 
Texte de 3 pages 

 
Breton lançait un pathétique appel à son ancien ami, qu’il tutoyait encore, pour l’adjurer d’intervenir 
en faveur de Zavis Kalandra, militant communiste qui, en 1949, fut accusé d’être à la tête d’un groupe 
trotskiste imaginaire, emprisonné et condamné à mort à Prague, lors d'un procès-spectacle, en juin 
1950.  
 

 
 



 61 

Commentaire 
 
Le texte fut publié dans ‘’Combat’’, le 14 juin 1950. Quinze jours plus tard, Kalandra fut exécuté. La 
réponse d’Éluard est restée tristement célèbre : «J'ai trop à faire avec les innocents qui clament leur 
innocence pour m'occuper des coupables qui clament leur culpabilité.» 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1951 
‘’Le donateur’’ 

 
Texte de 2 pages 

 
C’est un superbe hommage à Saint-John-Perse. 
 

Commentaire 
 

Le texte fut publié dans ‘’’Les cahiers de la Pléiade’’ (été-automne 1951). 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1951 
‘’Avant-propos à l'exposition Germain Nouveau’’ 

 
Texte de 3 pages 

 
Il fut écrit à l’occasion de l’exposition célébrant le centenaire de la naissance de Germain Nouveau. 
 

Commentaire 
 
Le texte avait d’abord été publié dans ‘’Arts’’ du 26 octobre 1951. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1951 
‘’Sucre jaune’’ 

 
Montage sur une page d’un article de presse 

 
Cet article était celui qui avait paru dans ‘’Arts’’ le 12 octobre 1951. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1951 
‘’Alfred Jarry, initiateur et éclaireur, son rôle dans les arts plastiques’’ 

 
Montage sur trois pages d’un article de presse 

 
Cet article avait paru dans ‘’Arts’’ le 2 novembre 1951. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1952 
‘’Comme dans un bois’’ 

 
Texte de 6 pages 

 
Breton déclare que le dépaysement, le mystère, font tout le prix du cinéma. 



 62 

 
Commentaire 

 
Le texte parut dans la revue ‘’L’âge du cinéma’’, dans le numéro spécial ‘’Surréalisme’’ (août-
novembre 1952). 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
1952 

‘’Pourquoi nous cache-t-on la peinture russe contemporaine?’’ 
 

Montage sur deux pages d’un article de presse 
 

Cet article avait paru dans ‘’Arts’’ le 11 janvier 1952. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1952 
‘’La claire tour’’ 

 
Montage sur une page d’un article de presse 

 
Cet article avait paru dans ‘’Le libertaire’’ le 11 janvier 1952. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1952 
‘’Lettre à une petite fille d'Amérique’’ 

 
Montage sur deux pages d’un article de presse 

 
Cet article avait paru dans ‘’Arts’’ du 15 février 1952. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1952 
‘’Du ‘’réalisme socialiste’’ comme moyen d'extermination morale’’ 

 
Montage sur deux pages d’un article de presse 

 
Cet article avait paru dans ‘’Arts’’ du 1er mai 1952. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1953 
‘’Fronton-virage’’ 

 
Préface de 17 pages à ‘’La chaîne de poussière de soleils’’ de Jean Ferry 

 
Jean Ferry était un révélateur de grandes œuvres pour Breton qui considérait qu’il avait, avec ce livre, 
réalisé une précieuse et pénétrante critique de Raymond Roussel, qui, pour sa part, avait créé 
systématiquement un monde abstrait de tout réalisme et de toute référence à la «nature», un monde 
«entièrement recréé par un homme décidé à suivre la pente de son esprit en ce qu'elle peut avoir 
d'unique». Jean Ferry, qui avait mis plus de dix ans à éclaircir le sens des ‘’Nouvelles impressions 
d’Afrique’’, pensait que l'œuvre de Roussel, par son obscurité immédiate et persistante, fait appel, 
chez le lecteur fasciné, à autre chose qu'à l'analyse et à l'intelligence, ce qui corrobore une idée 
essentielle de Breton pour lequel le voile qui pèse sur une œuvre ne doit pas être complètement levé 
pour que le lecteur en ait une compréhension totale.  



 63 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

Commentaire sur l’ensemble 
 
Breton reprit sa mention de «la clé des champs», estimant être celui qui la tendait aux autres. 
Il osa réunir des textes échelonnés sur deux décennies, des chroniques, des conférences, des 
interventions diverses, qui étaient disséminés dans différentes publications, secrètes ou publiques. 
C’est un document précieux parce que : 
-D’une part, Breton se référait immédiatement, sans détours, sans louvoiement, aux immuables 
valeurs centrales du surréalisme telles qu’il les avait toujours définies :  

- Il établissait une fois de plus la liste des «ancêtres» : Lautréamont, Freud, Apollinaire.  
- Il affirmait la nécessité de s’intéresser aux mythes, se proposait de les inventorier, de les 

enrichir par des mythes nouveaux. 
            - Il assignait comme but au surréalisme la constitution d'un mythe collectif.  
            - Il rappelait les circonstances historiques qui conditionnaient la réalité de l’époque : Hitler et 
Mussolini, le Front populaire et la guerre d'Espagne. 
            - Il refusait systématiquement les catégories de l'engagement, telles qu’elles avaient pu être 
établies dès avant la guerre par la théorie du réalisme socialiste ou, après la Libération, par Sartre. 
Cependant, l'adhésion du surréalisme au matérialisme dialectique restait entière, et Breton se livra à 
une difficile dialectique entre l'activisme révolutionnaire et le désengagement de l'art. 
            - Il affirmait sa confiance absolue dans l’esprit de la jeunesse. 
            - Il revendiquait une liberté sans concessions. 
-D'autre part, Breton révélait son talent et sa pugnacité dans l'exercice de la polémique ou de la 
critique littéraire. Si les sujets changent d’un texte à l’autre, le ton varie à peine, se retenant sur la 
pente de l’humour, maîtrisant vite l'indignation, la colère. Le mode, constamment «déclaratif», 
s'accorde à ces mises en garde, ces mises en cause, ces mises en demeure.  
 
L’ouvrage fut publié avec des dessins de Joan Miró, les trente-cinq exemplaires de tête sur vélin 
d'Arches comportant une lithographie originale en couleurs datée et signée par Miró.  
_________________________________________________________________________________ 
 

Janvier 1954 
“Du surréalisme en ses œuvres vives” 

 
Essai 

 
Breton invitait les surréalistes à se remettre «sur le chemin de la Gnose, en tant que connaissance de 
la Réalité suprasensible, invisiblement visible dans un éternel mystère». 
Il voulait «retrouver le secret d'un langage dont les éléments cessassent de se comporter en épaves 
à la surface d'une mer morte. Il importe pour cela de les soustraire à leur usage de plus en plus 
strictement utilitaire, ce qui est le seul moyen de les émanciper et de leur restituer tout leur pouvoir.» 
Il se proposait de remonter à la source des mots, d'atteindre «la matière première» du langage, qu'il 
définit : «Quelque chose comme le langage à l'état brut : sur lequel n'aurait pas encore été opérée la 
séparation du parler et du dire.» Pour lui, les mots sont des «créateurs d'énergie» ; ils ont une vie 
concrète qui leur est propre, indépendante de leur signification et de leur étymologie. C'est en les 
entrechoquant qu'on fait ressortir leur force d'excitants sensoriels ; on devrait tout attendre de la 
liberté de combinaison.  
Il célébrait l’image : «Cet extraordinaire gréement d’étincelles [...] mène l’esprit à se faire du monde et 
de lui-même une représentation moins opaque.» 
Il affirmait que l’amour «ouvre les portes d'un monde où, par définition, il ne saurait plus être question 
de mal, de chute ou de péché». 
 

 



 64 

Commentaire 
 
Dans ce texte, Breton revenait encore sur ses anciennes positions. Mais, si l'intuition poétique, 
notamment celle qui se formule à travers l'image, était depuis plus de trente ans au cœur de sa 
réflexion et de sa pratique, s’il avait longtemps résisté à sa tendance idéaliste en affirmant son 
matérialisme et son refus de toute religiosité, il commença ici à avouer ses affinités avec des modes 
de pensée qui, s'ils ne sont pas religieux stricto sensu, n'avaient guère été développés que par les 
traditions religieuses, notamment ésotériques. 
D'abord publié dans ‘’Médium, communication surréaliste’’ en janvier 1954, ‘’Du surréalisme en ces 
œuvres vives’’ allait être repris dans la réédition de 1955 des ‘’Manifestes du surréalisme’’.  
_________________________________________________________________________________ 

 
25 mai 1957 

“L'art magique” 
 

Essai 
 
Après s'être demandé, dans ‘’Le surréalisme et la peinture’’, si le surréalisme devait vraiment changer 
I'ordre des valeurs du monde, Breton, dans la première partie de l’ouvrage, reprit cette question en 
l’élargissant, en s'efforçant de remonter jusqu'aux origines, en s’engageant dans une vaste 
perspective historique. Il prétendit vouloir seulement placer le magique «sous le feu des projecteurs»,  
de «lui faire dominer une baisse de niveau [...] à laquelle toute attitude analytique eût, en fin de 
compte, contribué». 
S’il avait été sollicité de préciser la notion d'«art magique», qui lui était tout à fait familière, il eut de la 
difficulté à lui donner une définition rationnelle. Il se référa à l'occultisme dans lequel il voyait un 
animisme universel agissant dans Ie monde grâce aux correspondances, aux symboles. La magie, 
qui, pour les sociologues, les ethnologues, les historiens, n’est qu'une aberration de l’imagination, lui 
apparaissait comme un principe de dépassement aussi mystérieux que l'inspiration. Il affirmait qu'une 
œuvre d'art tire son origine de la magie. Pour lui, tout art est magique puisqu'il nous apporte l'espoir, 
dans son domaine propre, de «résoudre l'énigme du monde». Il donna une illustration de ce qui est, 
selon lui, le «Beau magique». 
Après avoir constaté que, si l’on avait maintes fois posé le problème des rapports de la magie avec Ia 
science et la religion, on n’avait encore jamais abordé celui de ses relations avec l’art. Il établit que la 
notion d’art magique permet une nouvelle hiérarchie de valeurs, «une dignification supplémentaire» 
de certaines œuvres du passé, une «première dignification» de certaines autres. Il définit ce 
caractère magique par «la conception de l’œuvre d’art comme objectivation sur le plan matériel d'un 
dynamisme de même nature que celui qui a présidé à la création du monde». Pour lui, deux 
conditions sont principalement requises pour qu’il y ait magie dans l’art :  
- Il faut que Ie tableau ou la sculpture contienne ce que Baudelaire appelait «le condiment du 
bizarre», quelque chose d'irrationnel, d’ambigu, qui défie le sens critique. 
- Il faut qu’on y trouve aussi une qualité d’imaginaire rivalisant avec les anciens mythes, exigeant une 
interprétation de l’univers : «En dépit des efforts de certains, toujours accrochés au ballast du dernier 
train en partance vers les campagnes industrialisées (ou vers la désintégration atomique) la 
mythologie ‘’moderne’’ se montre d'une telle pauvreté dans l'art - aussi bien que les manifestations 
spécifiquement collectives des phantasmes directeurs de l'inconscient - qu'on est fondé à croire que 
les mythes ne peuvent vivre et répandre une lumière tant soit peu exaltante que s'ils maintiennent un 
contact étroit avec le ‘’répertoire’’ de la nature, répertoire qui ne saurait être feuilleté (pour citer 
encore Baudelaire) que par une main ailée et magicienne.» 
Breton, considérant que sont «primitifs» tous les peuples qui, par un jeu d'événements qu’il percevait 
comme autant de tragédies, étaient restés «acculés aux extrémités des continents» ou encore 
«confinés dans les régions les plus ingrates de la Terre», sont isolés, en marge, réfugiés dans un 
habitat d'accès autrefois difficile qui les sépare et les ségrége ; sont exclus des grands courants 
d'échanges culturels ; demeurent hors de ce jeu qui s'élargit sans cesse et tend finalement à la 



 65 

totalité d'un ordre universel, mais ne sont pourtant pas hors de l'Histoire [«L'homme primitif» n'est 
donc pas d'un autre temps, un temps reculé ; il est en revanche d'une autre culture, d'un autre lieu. Il 
est notre contemporain et puisqu'il est vivant, son message peut nous parvenir, sa rencontre est 
possible.»] car ils en sont les victimes, étant, sous la pression du monde environnant, entraînés 
malgré eux dans le tourbillon de la modernisation technique, obligés de se transformer, étant 
menacés d'occidentalisation (il pensait aux Inuit, aux Amérindiens, aux Polynésiens des îles 
ignorées), s’intéressait à leur art où l'héritage perdure grâce à leur résistance, à leur vitalité créatrice 
qui s'exprime au travers des objets qu'ils fabriquent et dans lesquels s'inscrivent leurs affects  (en 
particulier, les poupées kachinas destinées à familiariser les enfants des Indiens Hopis avec les 
divinités), un art qui est «magique». 
Ensuite, il détecta de l'«art magique»  chez : 
- Jérôme Bosch ;  
- Léonard de Vinci ; 
- Gustave Moreau, dont il appréciait le «symbolisme magique» ; 
- le douanier Rousseau, dont il faisait un des représentants majeurs du réalisme magique ; dont il 
louait «la "simplicité" […] qui le défendait contre les prohibitions sur lesquelles nous sommes 
communément appelés à nous modeler, qui l’avait rendu à cet état primitif de "fils du soleil" que 
Rimbaud et Lautréamont n’avaient pu espérer retrouver qu’au prix de la révolte intégrale et que 
Gauguin – plus naïvement peut-être – était allé quêter auprès des Polynésiens.» ; 
- les cubistes et les fauves ; 
- Münch, De Chirico. Duchamp, Kandinsky, Max Ernst, Miro, Tanguy.  
Dans la seconde partie de l'ouvrage, Breton, en collaboration avec Gérard Legrand, reprit, pour 
mieux la situer et l'approfondir, cette sorte d'histoire personnelle de I'art. 
Enfin, Breton donna les résultats d’une vaste enquête menée aussi bien chez les spécialistes que 
chez les poètes, les artistes et les philosophes, afin de savoir ce que chacun d'eux pensait de l'«art 
magique». On trouve les réponses de Heidegger, Paulhan, Lévi-Strauss, Caillois, Wahl, Gracq, et de 
quelques-unes des personnalités les plus importantes de l’époque. Beaucoup acceptèrent 
I'expression d'«art magique» parce qu'elle aboutit à la possibilité d'enchanter la nature. Malraux alla 
même jusqu’à déclarer : «Qui donc avant vous avait donné aux mots "art magique’’ la résonance qui 
justifie que l'on consacre à cet art. dans une collection générale, la même place qu'à l'art classique?» 
 

Commentaire 
 
Cet essai ne marqua pas à proprement parler un tournant dans la pensée de Breton car il y avait 
longtemps qu’il estimait que le terme «art magique» fait pléonasme, que tout art digne de ce nom est 
magique par essence. Mais il voulut utiliser la notion pour sa valeur critique, sa vertu d’opposition 
dialectique à un rationalisme qu’il jugeait étouffant, même s’il tenait à dissiper les effluves de 
superstition. Il ne prétendit pas faire un livre de doctrine, mais un livre de combat ; il voulait s’opposer 
au courant de la peinture abstraite (abstraction lyrique ou cinétisme), rappeler aux artistes engagés 
dans des spéculations stériles que l’art est fait pour intriguer, troubler, obséder, produire des images 
s’attachant à l’esprit avec la persistance des rêves. Le sujet lui tenait à ce point à cœur qu’il 
s’astreignit à une documentation minutieuse à la bibliothèque de I'Arsenal, méthode de travail qui lui 
était inhabituelle. 
Pour lui, une œuvre n’acquiert pas de dimension «magique» dès lors que son sens prime, excède, 
s’oppose à sa finalité «formelle», à son accomplissement dans le registre du «beau» ; l’œuvre 
«magique» n’est ni spécialement «belle», ni non plus spécialement «vraie». Évoquant les objets et les 
œuvres qu’il rapprocha dans son ouvrage, il précisa : «Envisagées sous l’angle du beau, les œuvres 
dont il s’agit présentent, bien entendu, des mérites très variables.». L’art «magique» affirme les 
mérites d’une action, d’une poésie collective.  
Comme l’esprit moderne se confond avec un processus laïque, on pourrait, pour qualifier l’art promu 
par Breton, employer plutôt le mot «religieux» pour remplacer avantageusement le mot «magique». 
En effet, «l’art magique» fait de l’œuvre un pont entre les différents degrés d’un cosmos unifié, met en 
liaison avec une transcendance. Déclarant que «nous sommes en relation avec toutes les parties de 



 66 

l’univers», Novalis (que cite Breton) avait donné à  l’art le rôle de relier les choses entre elles pour 
affirmer la continuité du monde. «Religieuse», l’œuvre magique l’est aussi en ce qu’elle puise à un 
fond de valeurs universelles, à une source où s’abreuvent le «naïf» comme le «fou», le sorcier ou le 
chaman qui rapportent, de leur plongée dans un fond «commun à tous les hommes», une matière 
poétique qu’ils offrent en partage à leur communauté sous la forme d’une mythologie. Et Breton, qui 
versait dans une sorte d’animisme, aurait aimé que la quête d’une nouvelle mythologie soit l’objectif 
principal du surréalisme d’après-guerre. Mais sa promotion de la notion d’«art magique» lui valut 
nombre de procès en sorcellerie, fit peser sur lui un soupçon tenace d’obscurantisme. 
Le texte présenta de nombreuses reproductions, en noir et en couleurs.  
Avec l’ouverture, en 2006, du musée du Quai-Branly et l’engouement pour les arts premiers, ce texte 
a recouvré une nouvelle jeunesse. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1954 
‘’Situation de ‘’Melmoth’’’’ 

 
Si Breton détestait le roman tel que Ie concevaient Balzac et Dostoïveski, il ne cessa au contraire de 
porter une vive admiration à ce qu’il appelait la «haute fiction» («La haute fiction, et sans doute la 
seule légitime, n’est-elle pas celle qui, délestant l'être humain de son poids terrestre, le met à même 
d'aborder le monde des mythes éternels et de s’y frayer son propre chemin?»), qu’il trouvait chez les 
maîtres du «roman noir» anglais, Matthew Lewis (‘’Le moine’’), Horace Walpole (‘’Le château 
d’Otrante’’), Ann Radcliffe, qu’il considérait comme «une reine du frisson, même si celui-ci se propage 
à ras de terre et s'est saisi de prétextes puérils», et, surtout, Charles-Robert Maturin  (1782-1824), 
l’auteur de “Melmoth, the wanderer” (1820, “Melmoth, l'errant”), livre qu’on peut résumer ainsi : Le 
jeune John Melmoth apprend volontairement ou involontairement les différents épisodes de la vie de 
son ancêtre, l'Homme errant, qu'il ne rencontre qu'à la fin. Cet être «aux yeux de flamme» a obtenu 
du démon le prolongement de sa vie en échange de son âme : il n'éviterait la damnation qu'en 
trouvant un être qui partage son sort. Aussi cherche-t-il des partenaires parmi des gens qui sont dans 
des situations désespérées. Ses amours avec Immale-Isadora se terminent par l'épouvante et les 
malheurs, et il se tue lui aussi. Le roman se présente comme un récit à tiroirs riche en épisodes 
dramatiques allant jusqu'à l'horreur. Le personnage demeure anormal, isolé, ne pouvant convaincre 
personne de reprendre son pacte. Il évoque à la fois Faust, don Juan et Ahasvérus, le Juif errant. Il 
est l'image préromantique du tentateur désespéré que l'amour même ne peut sauver. Le roman fut 
aussi le prétexte d'une violente satire du catholicisme à l'espagnole. Il fit naître la tradition du roman 
gothique irlandais, et en est considéré par beaucoup comme le chef-d’œuvre. La sombre poésie et la 
puissance d'évocation de “Melmoth” inspirèrent Walter Scott, Balzac (“Le centenaire”, “Melmoth 
réconcilié”), Thackeray et Baudelaire. Parent de Maturin, Oscar Wilde, prit symboliquement le nom de 
Sebastian Melmoth quand il partit en exil après avoir été libéré de prison.  
 

Commentaire 
 
Breton posséda une collection des œuvres des maîtres du «roman noir» anglais, dans les traductions 
de l'époque préromantique, qui étaient accompagnées d'illustrations dont il se délectait : «Leurs 
héroïnes, mal dessinées, étaient impeccablement belles. Il fallait les voir sur les vignettes, en proie 
aux apparitions glaçantes, toutes blanches dans les caveaux. Rien de plus excitant que cette 
littérature ultra-romanesque, archi-sophistiquée.» 
 

 
30 mai 1956 

‘’Réponse à une lettre concernant René Guénon’’ 
 
René Guénon était un écrivain français qui s’était voulu un «transmetteur» des «doctrines 
métaphysiques de l'Orient», un promoteur de l'ésotérisme et un critique du monde moderne. Breton 



 67 

avait été interrogé par les ‘’Cahiers d'histoire et de folklore’’ sur la façon dont le surréalisme pouvait 
envisager ses rapports avec cette tradition. S’il réaffirma une vocation fondamentale à l'hétérodoxie 
qui ne saurait s'inféoder à aucune tradition, il indiqua cependant quelle était la nouvelle orientation de 
ses idées, montra son intérêt pour l'art celtique, ajoutant que les Celtes, ces «êtres libres», ayant 
résisté à l'envahisseur et notamment à ses conceptions religieuses, lui apparaissaient comme dignes 
d'être imités dans leur refus de tout asservissement.  

 
Commentaire 

 
On pouvait voir se profiler, derrière les Gaulois, à la fois la Résistance contre le nazisme, et la 
résistance des surréalistes contre des Églises de toutes confessions, y compris le stalinisme.  
_________________________________________________________________________________ 
 

Octobre 1956 
‘’Hongrie, soleil levant’’ 

 
Tract 

 
À la suite de I'intervention soviétique à Budapest, Breton rappelait qu'«en période d'insurrection, le 
jugement moral est pragmatique : les fascistes sont ceux qui tirent sur le peuple. Aucune idéologie ne 
tient devant cette infamie : c'est Galliffet [général français, principal responsable de la féroce 
répression qui suivit la Commune] lui-même qui revient, sans scrupules et sans honte, dans un tank à 
étoile rouge.»  
 

Commentaire 
 
En fait, la marge de manœuvre des surréalistes, au moins jusqu'à la fin de la période stalinienne, était 
infime : comment faire pour ne pas confondre sa voix avec celle d'une droite ravie de pouvoir donner 
libre cours à son anticommunisme?  
_________________________________________________________________________________ 
 

Automne 1957 
‘’Langue des pierres’’ 

 
Article 

 
Breton veut codifier la méthode favorisant la recherche et la lecture de «cette sorte d'apports dont le 
propre est de transcender toujours plus avant l'image à peu près dénuée de sens que le commun des 
mortels se fait des pierres.» Il indique : 
- «Entre les pierres d’alluvions d’une rivière comme le Lot - pour m’en tenir à ce que je puis le mieux 
connaître - j’ai cru maintes fois constater que celles qui, au cours d’une recherche à plusieurs, se 
désignent par leurs qualités de substance ou de structure, à l’attention de chacun d’entre eux sont 
celles qui offrent avec sa complexion particulière le maximum d’affinités. Il me paraît certain que, sur 
le même parcours, deux êtres, à moins de se ressembler étrangement, ne sauraient ramasser les 
mêmes pierres, tant il est vrai qu’on ne trouve que ce dont on éprouve en profondeur le besoin et 
quand bien même un tel besoin se trouverait à s’assouvir que de manière toute symbolique.» 
- «La pierre dure est roulée (celle qui n'est plus menacée dans / par ses angles) (elle) répond par une 
sorte de très lointain sourire empreint d'une condescendance qui ne saurait raisonnablement nous / 
te blesser.» 
Pour lui, la quête des «gamahés» (ou pierres figurées) a une signification sinon augurale, du moins 
psychologique. Il voit dans les agates et les gemmes autant de signes des origines, disséminés à la 
surface du monde, des signes dont la beauté est, pour celui qui les trouve, comme la révélation d'un 
message en éclats, qui n'aurait peut-être de sens que par sa seule présence. Il attribue aux pierres 



 68 

qu'il ramasse «une position clé entre le caprice de la nature et l'œuvre d'art». C'est un «paradis» qui 
se dessine dans la trouvaille. Les agates «sautent aux yeux», et requièrent le poète d'une façon 
violente, qui ne saurait être comparée qu'à l'action de certaines œuvres plastiques.  
Il mêle souvenirs littéraires et souvenirs vécus : «Le vieux mineur, dit le "chercheur de trésors", que 
rencontre Henri d'Ofterdingen [troubadour allemand du XIIIe siècle], évoquant les richesses que lui 
ont découvertes les montagnes du Nord, déclare que parfois il a cru être dans un jardin enchanté. Il 
m'est advenu d'éprouver la même sensation sur une plage de la Gaspésie [voir, dans le site, 
BRETON, ‘’Arcane 17’’] où la mer jetait et souvent reprenait avant qu'ont eût pu les atteindre, des 
pierres rubanées transparentes de toutes couleurs qui brillaient de loin comme autant de petites 
lampes.» 
Il développe l'idée d'une «minéralogie visionnaire» qui agirait sur l'esprit à la manière d'un stupéfiant : 
- «La phase de l'intuition s'ouvre historiquement à l'espèce humaine de l'instant où l'âme va jusqu'au 
fond de la pierre et en acquiert définitivement les puissances du Moi.»  
- «Le portrait de Lautréamont que Dali avait prétendu établir par la méthode paranoïaque-critique, le 
mieux serait de la chercher à travers les agates de l'Uruguay.» 
 

Commentaire 
 
L’article parut dans le numéro 3 de la revue ‘’Le surréalisme, même’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 

Automne 1957 
‘’Lettres de Flora Tristan’’ 

 
Article 

 
Flora Tristan avait été une révolutionnaire féministe d'origine péruvienne morte en 1844, dont on sait 
qu'elle fut proche de Fourier. Elle fascinait Breton pour la pureté d'un engagement dressé sans 
concession contre le monde bourgeois de son époque, pour la dimension internationaliste de son 
œuvre. Il écrivit : «Il n'est sans doute pas de destinée féminine qui, au firmament de l'esprit, laisse un 
sillage à la fois aussi long et aussi lumineux que celle de Flora Tristan (1803-1844). Elle qui, par son 
père, descend de Moctezuma, sera la grand-mère maternelle de Gauguin. On sait de quels éclairs sa 
vie est traversée [...] Les déboires de toutes sortes qu'elle rencontrera par la suite n'auront jamais 
raison de la générosité sans limite qui l'anime et que sous-tend une énergie hors pair. On touche par 
elle au cœur du romantisme français, elle apparaît comme la floraison même de son rameau social. 
Nous saluons en Flora Tristan celle qui dit que "La femme réfléchit la lumière divine".» 
 

Commentaire 
 
L’article parut dans le n° 3 de la revue ‘’Le surréalisme, même’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1959 
‘’Notice sur Oscar Panizza’’ 

 
Breton, s’intéressant à Oscar Panizza, l'auteur scandaleux du ‘’Concile d'amour’’ (1894), voulut 
présenter l'écrivain dans le cinquième et dernier numéro du ‘’Surréalisme, même’’, et le faire figurer 
dans le ‘’Dictionnaire succinct de l'érotisme’’, qui accompagna l'Exposition internationale du 
surréalisme organisée à la ‘’Galerie Daniel-Cordier’’ en 1959. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 



 69 

27 février 1961 
Entretien avec Judith Jasmin 

 
Breton était dans son atelier de la rue Fontaine. 
D’entrée de jeu, la journaliste québécoise lui demanda de définir le surréalisme ; il répondit que c’est 
une «réaction contre le rationalisme et contre le positivisme scientifique», «contre la raison 
raisonnante» ; il évoqua ses expériences initiales d’«écriture automatique» avec Soupault. Il reconnut 
une «parenté affective avec Dada», admettant que les manifestations d’alors étaient prises d’abord 
«à la blague» par le public qui, cependant, bientôt se fâchait.  
La journaliste le dirigeant sur la question des rapports entre le surréalisme et le surnaturel, il rappela 
la notion de «surnaturalisme» de Nerval, mais préféra parler du «merveilleux», de sa «grande 
curiosité pour l’activité onirique».  
Interrogé sur les rapports du surréalisme avec la peinture, il indiqua que sa réticence à considérer la 
possibilité d’une peinture surréaliste expliquait qu’il ait intitulé un ouvrage sur le sujet ‘’Le surréalisme 
et la peinture’’ ; il voyait une peinture vraiment surréaliste dans l’abstraction lyrique ou 
l’expressionnisme abstrait de Jackson Pollock.  
Il déclara qu’être surréaliste demandait de laisser à l'inconscient une large place dans son processus 
de création, d’adopter une attitude libre de tout intérêt esthétique ou moral dans sa production, de 
rester en liaison avec les impératifs de la liberté et de l’amour. Appelé à nommer ceux qui, à ses 
yeux, méritaient le titre de surréaliste, il admit que s’était déroulé «tout un jeu d’entrées et de sorties», 
que le mouvement souffrait pour lors d’un certain «vide», en particulier après la mort de Péret ; qu’il 
accueillait cependant de nombreux nouveaux membres, des jeunes surtout, de ce fait encore 
inconnus.  
Il regretta que Max Ernst ait accepté le Grand prix de la Biennale de Venise, car c’était contraire à 
l’esprit du surréalisme.  
Judith Jasmin lui ayant demandé son avis sur le Nouveau Roman, il se dit «assez peu au courant» de 
ce qui ne lui paraissait qu’une «mode actuelle» ; mais il attribua pourtant à Robbe-Grillet une attitude 
«réactionnaire».  
En ce qui concernait la politique, il reconnut son adhésion d’autrefois au parti communiste où il avait 
été «l’objet de la suspicion des cadres», tandis que, pour lors, il se manifestait par des tracts.  
Appelé à faire un bilan du surréalisme, il s’y refusa, mais put tout de même affirmer que le 
mouvement restait fidèle à ses positions initiales, qu’il portait toujours une grande attention aux 
problèmes de la condition humaine, qu’il avait agi sur la sensibilité du temps en modifiant ses valeurs. 
 

Commentaire 
 
L’entretien fut diffusé le 27 février 1961 à la télévision de Radio-Canada. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1962 
’Pont levis’’ 

 
‘’Avant-propos’’ au livre de Pierre Mabille, ‘’Miroir du merveilleux’’ 

 
Le titre s’explique parce le fait que Breton affirmait son désir de créer des passerelles. 
Il parla de son séjour en Haïti, évoqua la figure du peintre autodidacte Hector Hyppolite, par ailleurs 
prêtre vaudou, qu'il avait rencontré ; des cérémonies vaudou auxquelles il avait assisté avec Mabille 
une huitaine de fois, parfois en compagnie aussi du poète haïtien René Depestre. Perméable à ce 
qu'il voyait, même si tout cela resta pour lui extrêmement mystérieux, il fut véritablement captivé ; 
même s’il prétendit ne pas vouloir en parler de crainte de dénaturer les choses, de profaner le rituel, 
ayant décidé, faute de connaissances précises, de s'en tenir à dire son émotion, il décrivit le rythme 
envoûtant des tam-tams à la tombée de la nuit à l'approche des «houmphors» (les temples vaudou), 
protégés par une végétation dense, les odeurs, les chants, les danses, les rituels, les invocations, les 



 70 

transes, l’accueil par le «houngan» ou la «mambo» (maîtres de cérémonie). Il écrivit : «Le pathétique 
des cérémonies vaudou m'a trop durablement assailli pour que, des persistantes vapeurs de sang et 
de rhum, je puisse prétendre à en dégager l'esprit générateur et à en mesurer la réelle portée. Il ne 
me fut donné que de m'imprégner de leur climat, de me rendre perméable au déferlement des forces 
primitives qu'elles mettent en œuvre.» 
S’il s'était épris du vaudou, il comprit qu’une différence de culture rendait impossible une totale 
imprégnation. C'est sans doute pour cette raison qu'il considérait le peintre cubain Wifredo Lam qui, 
enfant, avait été au contact de ce culte, comme l'artiste le plus apte à l’exprimer. 
À l'occasion des rituels vaudou, il vérifia la différence qu'il y a entre une surréalité qui fait partie de la 
vie quotidienne et une surréalité recherchée parce qu'elle en est exclue. Ce qui pour les uns (Noirs, 
Indiens) restait une pratique appartenant à la vie et au présent était pour les autres une quête, les 
surréalistes considérant l'expérience du surréel comme une réaction contre la vie quotidienne. Breton 
parlait d'ailleurs de deux types de surréalisme : l'un historique l'autre éternel ; le «surréalisme 
historique», tel qu'il s'était incarné dans le mouvement surréaliste, voulait s’abreuver aux  sources du 
«surréalisme éternel, dont on retrouve les éléments dans toutes les cultures».  
_________________________________________________________________________________ 
 

Octobre 1962 
’Main première’’ 

 
Préface au livre de Jean Kupka, ‘’Un art à l’état brut’’ 

 
Le livre était consacré aux peintures sur écorces des aborigènes d’Australie. 
Breton se livra à une critique mordante des ethnologues.  
Il indiqua que, si les surréalistes ne cherchaient pas à retourner vers un état premier perdu, ils 
voulaient conquérir une «grâce mentale» par l'action sur le présent en s'appuyant sur l'exemple vivant 
des sociétés primitives. Il pensait que les objets qui propagent les mythes, quoique soustraits à leur 
contexte, peuvent apporter à l'homme occidental une ébauche de «réconciliation de l'homme avec la 
nature et avec lui-même». 
Il écrivit aussi : «Aimer, d'abord. Il sera toujours temps, ensuite, de s'interroger jusqu'à n'en vouloir 
plus rien ignorer. Avant comme après cette enquête, c'est la résonance intime qui compte : sans elle 
au départ on est presque irrémédiablement démuni et rien de ce qu'on aura pu apprendre n'y pourra 
suppléer si chemin faisant, elle est perdue. […] On n'y insistera jamais trop : il n'y a que le seuil 
émotionnel qui puisse donner accès à la voie royale : les chemins de la connaissance, autrement, n'y 
mènent jamais.» 
_________________________________________________________________________________ 
 

1970 
‘’Perspective cavalière’’ 

 
Recueil de textes 

 
Ce sont des articles, des préfaces, des réponses à des enquêtes, des entretiens, qui avaient été 
publiés, entre 1952 et 1966, dans des revues ou des journaux d'accès difficile bien souvent. 
On remarque en particulier ‘’Du masque’’ ; on y lit : «Le masque, pour le primitif, ‘’instrument de 
participation aux forces occultes du monde’’, est loin d'être au bout de sa carrière. Du heaume 
empanaché du chevalier qui s'efforce de subjuguer l'ennemi jusqu'au loup de velours et à la bauta 
vénitienne spéculant sur l'anonymat au profit du désir, nous pouvons, à une échelle plus proche de la 
nôtre, mesurer l'étendue des prestiges qui s'attachent à la transfiguration, aussi bien qu'à l'éclipsé, de 
ce que présente d'individuel l'aspect du visage humain. Rien, ici, de révolu. À l'oreille de Lautréamont 
tinte encore, comme nostalgiquement, ‘’l'heure des dominos rosés et des bals masqués’’. Nul ne 
semble avoir été plus hanté par l'idée du masque qu'Alfred Jarry, qu'on nous dépeint le visage à toute 
heure du jour embaumé de plâtre et de cosmétiques. Quoi de plus significatif que le mouvement qui 



 71 

le porte à découper pour le brûler, sous prétexte qu'’’on change’’, l'ovale de la tête du portrait qu'a 
peint de lui Henri Rousseau? Le masque de l'héroïne du ‘’Surmâle’’ et la spéculation qu'il entraîne 
portent cette idée du masque à l'incandescence. Jarry y revient dans ‘’L'amour absolu’’ pour énoncer 
que ‘’le sexe de Varia est l'œillère d'un masque’’.»  
_________________________________________________________________________________ 
 

Breton théoricien 
 

Si Breton accorda un grand prix aux ressources inépuisables du rêve, de l’inspiration, de 
l’inconscient, des magies intérieures dont la source nous est voilée, s’il crut pouvoir proclamer : 
«Sans aucune affectation, je puis dire que le moindre de mes soucis est de me trouver conséquent 
avec moi-même.» (‘’La confession dédaigneuse’’), les trois quarts de son œuvre furent consacrés à 
un discours de raisonneur, à la rigueur d’une réflexion continue, à la recherche obstinée d’une 
«tenue» de la pensée. 
Comme on l’a vu, il fut surtout un doctrinaire, parfois sectaire, qui, cinquante ans durant, ayant créé le 
surréalisme, lui ayant donné sa définition, ayant voulu en faire un mouvement culturel et artistique 
touchant à tous les domaines de la création, lui donner une portée philosophique et sociale, et 
l'inscrire dans les joutes politiques, se fit son promoteur et son protecteur, son inlassable animateur, 
son commis-voyageur pourrait-on dire, tint à défendre l’orthodoxie avec fougue et passion, étant 
perpétuellement en lutte contre les atteintes à l’indépendance comme contre les «déviations», car, 
contestataire très contesté, il vit son autorité être constamment battue en brèche. Il ne cessa de 
produire des manifestes, des essais, des pamphlets, des tracts.  
Même si beaucoup de ces textes étaient censés avoir été rédigés collectivement, on y reconnaît 
toujours son ton soutenu, son style volontiers sentencieux, définitif et méprisant, car il profita toujours 
d’une puissante éloquence, mania souvent une rhétorique du type le plus classique, à la Bossuet. Si, 
parfois, il put asséner de courtes phrases aux propositions télescopées («Changer la vue change la 
vie»), il aima le plus souvent dérouler de longues phrases sinueuses, surchargées de métaphores, 
colorées et très travaillées. Cédant à l’attrait de l’esbroufe vaticinante et prophétique, répugnant à 
livrer ses pensées nues, se plaisant à les entourer d'un foisonnement de mots et de périodes, 
déroulant une argumentation alambiquée et même fumeuse, refusant d’organiser rationnellement ses 
textes qui donnent l’impression d’avoir été écrits au fil de la plume ; qui sont, pour les uns, un beau 
buisson ardent d’incohérences et de contradictions, pour les autres, un salmigondis indigeste, car la 
relation qui s'établit entre lui et son lecteur, en mobilisant les forces affectives, entraîne le rejet ou 
I'adhésion.  
Mais il fit aussi parfois surgir, au sein de la réflexion théorique, une poésie qui, d’un coup d’aile, 
emporte les pages les plus abstraites, la narration la plus volontairement dépouillée. Ainsi lit-on, dans 
‘’Du surréalisme en ses œuvres vives’’, qu’il s’agit de «retrouver le secret d’un langage dont les 
éléments cessassent de se comporter en épaves à la surface d’une mer morte.» 
S’il posséda à un exceptionnel degré le pouvoir d’embrasser d’un même regard différents niveaux de 
l’expérience humaine, s’il montra une constante ouverture à tout ce qui pouvait se produire de neuf et 
de libérateur dans le domaine de l'art et de la pensée en nourrissant des forces convergentes ; si, 
pour Gracq, «plus qu’aucun de ses contemporains, il a contribué à remagnétiser le monde des 
idées», on peut toutefois considérer que sa pensée s’est essentiellement employée à faire la 
promotion de : 
 
 La révolte : 
 
Si Breton prit le parti de l’inconscient contre le discours discursif, pour le rêve contre le principe de 
réalité (se livrant à des analyses de ses rêves, émanations de ses pulsions profondes qui, aucune 
frontière n’existant entre le conscient et l'inconscient, lui auraient indiqué une solution que le recours 
à l’activité consciente ne pouvait lui apporter), voyant dans le surréalisme la seule voie radicalement 
nouvelle vers une transformation décisive de l’être humain et du monde, une aspiration résolue à faire 
advenir le possible aux dépens du probable, une volonté de «provoquer, au point de vue intellectuel 



 72 

et moral, une crise de conscience de l’espèce la plus générale et la plus grave.» (‘’Manifeste du 
surréalisme’’), il poursuivit sans cesse, en se cherchant lui-même, une quête des vraies valeurs de la 
vie et de ce qui les fonde, en voulant marquer la sensibilité de son temps : non seulement l'ouvrir aux 
éclairs de I'insolite, mais être un aiguilleur spiritueI indiquant à l'être humain qu'il peut abattre les 
barrières intérieures qui se dressent entre intelligence et affectivité, entre volonté et désir.  
On pourrait voir dans le mouvement, surtout dans son premier état dadaïste, le caprice virulent 
d’esprits qui pouvaient s’offrir «le luxe» de la révolte dans une explosion de violence pure, pour briser 
les chaînes, celles de la logique (d’où l’éloge de la folie), celles de la société bourgeoise avec sa 
morale étriquée de l’intérêt et du bon sens, qui nous interdisent l’accès à la surréalité, qui n’est point 
au ciel mais sur la terre, ici et maintenant. Et Breton, dans le ‘’Second manifeste du surréalisme’’, 
promut encore «le dogme de la révolte absolue, de l’insoumission totale, du sabotage en règle», ce 
qui était moins une volonté de «libération» (qui serait prompte à s’éteindre une fois son objectif 
atteint) qu’une soif permanente d’une «liberté [...] qui reflète une vue inconditionnelle de ce qui 
qualifie l’homme et prête seule un sens appréciable au devenir humain» (‘’Arcane 17’’). Tous les 
moyens étaient donc «bons à employer pour ruiner les idées de famille, de patrie, de religion» 
(‘’Second manifeste’’), pour détruire une société inique et médiocre.  
Pourtant, d’abord seulement tendu, à la suite de Rimbaud, par la volonté de «changer la vie», il 
adopta aussi l’objectif de «transformer le monde» de Marx, prenant alors Ie parti de ceux qu'on 
pourrait nommer les opprimés de l'Histoire, les damnés de la culture, des primitifs contre les civilisés, 
puis, dans une dérive de plus en plus pathétique, des druides contre les Romains, des magiciens 
contre les prêtres, des gnostiques contre l'Église, des tarots contre la technique ! 
Ses tracts, ses discours dans diverses réunions publiques, ses articles, ses déclarations montrent 
qu’il osa de vigoureuses prises de position sur tous les problèmes du monde et du temps, qu’il 
intervint toujours contre l'oppression, le crime et I'imposture, chaque fois que la liberté, la justice, la 
dignité humaine étaient en péril ; qu’il maintint sa rupture avec tout ce qui fait du monde le «Grand 
Scandale».  
Même s’il a prononcé des déclarations d’un anarchisme effréné, il ne faut pas réduire le surréalisme à 
un abandon au délire car, à l’abandon pur et simple à l’irrationnel, il opposa la conquête de celui-ci. Et 
lui-même unit la plus large disponibilité d’esprit envers les phénomènes irrationnels à la réflexion la 
plus rigoureuse, la plus froide sur leurs mécanismes et leurs manifestations. 
 
 Une des manifestations de la révolte : l’engagement en politique 
 
Breton était animé d’une révolte contre les limitations imposées à la liberté humaine, et prônait une 
révolution. Mais, si la liberté était son exigence, s'il l’a même haussée jusqu'à la «passion», il pensait 
qu’elle ne devait pas être la conséquence, le fruit de la révolution, mais, à l'inverse, sa condition : à 
l’idée de la plupart : «Faites la révolution, vous serez libres», il opposait celle-ci : «Soyez libres, vous 
ferez la révolution» ; ne concevant pas la révolution comme une et définitive, il l'envisageait multiple, 
perpétuellement remise en question par elle-même, prête à se détruire pour être, non pas un «état» 
mais une permanente critique de ce qui tend à s'imposer, à recouvrir les forces naissantes.  
Cependant, il en vint peu à peu à vouloir concilier cette volonté de révolution quelque peu idéaliste en 
se livrant à une réflexion sur la pensée marxiste. Il aboutit ainsi à cette application pratique : 
l’adhésion au parti communiste qui était à l'époque l'incarnation majeure de la révolution politique et 
sociale. Ce rapprochement ne se fit pas sans causer nombre de heurts ; comme il en appelait à la 
fois à Freud et à Marx ; qu’il faisait du surréalisme l'exigence première ; qu’il considérait que, pour 
améliorer le monde, il ne suffit pas de l'établir sur des bases sociales plus justes mais qu’il faut 
promouvoir aussi une véritable morale (car il persistait à se servir obstinément du mot tout en sachant 
parfaitement que la morale sert de masque aux pires égoïsmes, Desnos disant de lui qu’il était 
«préoccupé de la morale, c’est-à-dire du sens de la vie et non de l’observance des lois humaines») ; 
qu’il affirma sans relâche l’urgence, à la fois, d’une «émancipation de l’esprit» et d’une «libération 
sociale de l’homme» ; il fut jugé «anticommuniste et contre-révolutionnaire». Et les heurts, se 
répercutant au sein du groupe, menèrent finalement à son éclatement.  



 73 

Comme Breton était doté d’une implacable lucidité envers la politique, les difficultés qu’il connut avec 
l’orthodoxie communiste lui firent, en 1935, mettre fin à son «idylle» avec le parti, s’orienter vers la 
position plus libertaire défendue par son ami, Trotski, acharné dissident du stalinisme et exilé 
indomptable. Quand celui-ci fut éliminé, il fut lui-même alors condamné à mesurer stoïquement 
l'échec de ses idées. Et on peut considérer que le mouvement surréaliste, brisé par le puissant 
communisme, mourut prématurément de n'avoir plus rien à dire sur la révolution, dont il avait fait son 
mot d'ordre.  
Breton dut, à l’âge de trente-cinq ans, se taire, ou quasiment. Désormais agitateur sans emploi, 
«prophète sans prophétie» (Furet), «révolutionnaire sans révolution» (Thirion), «faux révolutionnaire à 
tête de Christ» (Bataille), le «type du personnage qui vit sur l’idée de révolution et non sur l’acte» 
(Desnos), il était cependant trop alerté et trop tenace pour abandonner sa position de guetteur. Il 
refusa de se résigner, voulut ranimer la flamme révolutionnaire par ses propres moyens. Et, s’il se 
retrouva seul et faible, il n'abdiqua jamais ses principes, s’obstina, s’entêta, ne consentit pas à l'oubli. 
Il allait toujours s’opposer aux puissances de l’impérialisme culturel, celles de l’abêtissement des 
masses par une culture frelatée et consumériste, affirmer son idéal : «Le développement de la 
civilisation et le progrès incessant des techniques n’ont pu totalement extirper de l’âme humaine 
l’espoir de résoudre l’énigme du monde et de détourner à son profit les forces qui le gouvernent.» 
(‘’L’art magique’’).  
Il reste que, finalement, il n’avait pas réalisé le double mot d'ordre marxo-rimbaldien dont il se 
réclamait («Transformer le monde et changer la vie»). 
 

Une des manifestations de la révolte : l’art : 
 
Pour Breton, l'émancipation totale de l'être humain serait obtenue par les pouvoirs de la poésie (à 
laquelle, plus tard, il joignit la peinture), en la faisant intervenir dans la vie ; la poésie n’est pas une 
activité luxueuse et futile, mais une énergie de transformation incomparable ; le surréalisme n'avait 
peut-être pas de raison plus profonde que la reconnaissance de ces pouvoirs, que leur 
accroissement, que le désir de les systématiser. 
Il considérait que le caractère spontanément créateur de «l’automatisme verbo-visuel» permettrait la 
vraie poésie, qui doit être libération inconditionnelle des «produits de la vie psychique» (‘’Le message 
automatique’’ [1933]) permettant l’unité du rêve et de la réalité «en une sorte de réalité absolue, de 
surréalité» (‘’Manifeste du surréalisme’’). Et, pour lui, l’instrument poétique par excellence est l’image 
qui résulte du «rapprochement en quelque sorte fortuit de deux termes», de même que «la beauté de 
l’étincelle obtenue [dépend de] la différence de potentiel entre les deux conducteurs» (‘’Manifeste du 
surréalisme’’).  
De ce fait, il s’opposait farouchement au rationalisme qui, à ses yeux, est si prompt à «réduire à 
l’extrême» la sensation (‘’L’amour fou’’). Il voulait faire barrage à cette connaissance qui «tend à 
substituer progressivement à la plus étonnante forêt vierge le plus décourageant des déserts sans 
mirages» (‘’Introduction au discours sur le peu de réalité’’). Il voulut, en recourant à une faculté 
d'entendement éloignée de la glaçante «intelligence» démonstrative, permettre l'exercice poétique 
grâce auquel le langage serait radicalement soustrait à l'usure, à l’inertie, à la mort lente, décapé des 
stéréotypes qu’il véhicule, pour reconquérir sa jeunesse active, tandis que la réalité serait contestée, 
les illusions abolies, «les vieilles antinomies, les oppositions de termes» (‘’Second manifeste du 
surréalisme’’) disloquées, les conformismes mentaux hérités de la logique éliminés. Il voulait donc 
«retrouver le secret d’un langage dont les éléments cessassent de se comporter en épaves à la 
surface d’une mer morte» (‘’Du surréalisme en ses œuvres vives’’). 
Puisque toute œuvre digne de ce nom est libératrice, que l'art est l’arme d’opposition par excellence, 
la révolution doit donc s'incliner devant l'art et, particulièrement devant la poésie, que la révolution 
n’aliènerait pas sans s'aliéner. Aussi, nul ne pouvant prétendre régenter du dehors l’obscur laboratoire 
intérieur où l’œuvre d’art prend naissance, s’opposait-il aux notions d’«art prolétarien», de «réalisme 
socialiste», défendues par les communistes : «Aucun impératif politico-militaire ne saurait être reçu ni 
promulgué dans l'art sans trahison. Le seul devoir du poète, de l'artiste, est d'opposer un Non 



 74 

irréductible à toutes les formules disciplinaires.» Mais il rejetait tout autant l’académisme des 
bourgeois (pour lequel l’artiste est un technicien lucide de la forme). 
Il méprisait le réalisme du roman, ses auteurs lui donnant l’impression qu’ils «s’amusent à [ses] 
dépens», en particulier par leurs descriptions. À l’égard des romanciers, il éprouvait une véritable 
haine qui fut à l’origine de ses invectives contre Loti, Barrès, France, de ses premières divergences 
avec Aragon romancier, auquel il reprocha «ses chorégraphies mentales» et ses «prouesses 
gymnastiques». Son aveuglement lui fit croire pouvoir faire, dans ‘’Nadja’’, cette prédiction : «Fort 
heureusement, les jours de la littérature psychologique à affabulation romanesque sont comptés» ! Il 
préférait aux romans chéris du public bourgeois des genres réputés populaires (cinéma, feuilleton, 
romans gothiques ou merveilleux, humour noir, chanson, fait-divers, publicité), et il se plut à réhabiliter 
des auteurs mal famés (Maturin, Lewis, Sade, Roussel, Darien, etc.). 
Il considérait d’ailleurs le goût comme une notion par trop bourgeoise, et pensait, comme Baudelaire, 
que : «Ce qu’il y a d’enivrant dans le mauvais goût, c’est toujours le plaisir aristocratique de déplaire.» 
Il fut impressionné par la définition donnée par Lautréamont : «Beau comme la rencontre fortuite d’un 
parapluie et d’une machine à coudre sur une table de dissection», par cette esthétique de la surprise 
privilégiant le hasard, l’insolite ou le bizarre, propre à engendrer le merveilleux, car est ainsi ouverte 
une brèche qui permet au surréel de s’engouffrer dans le réel. 
À sa suite, il eut une conception ardente de la beauté qu’il résuma dans la formule : «La beauté sera 
CONVULSIVE ou ne sera pas.» (‘’Nadja’’). «Convulsive», c’est-à-dire ni dynamique ni statique, mais 
faite de saccades comme le tracé d’un sismographe, et toujours inaccessible. Il indiqua encore, dans 
‘’L’amour fou’’, qu’elle doit être «explosante-fixe», évoquant donc le mouvement dans l'immobilité, 
pensant illustrer cette idée par «la photographie d’une locomotive de grande allure qui eût été 
abandonnée durant des années au délire de la forêt vierge» (‘’L’amour fou’’). Elle doit être aussi 
«magique-circonstancielle», se référer à des faits poétiques, non à l’actualité réaliste et sordide. Pour 
lui, c’est prostituer la poésie et la peinture que de les faire servir, même avec les meilleures intentions 
du monde, à décrire des événements sociaux. «Une œuvre d’art digne de ce nom est celle qui nous 
fait retrouver la fraîcheur d’émotion de l’enfance. Elle ne le peut qu’à la condition expresse de ne pas 
tabler sur l’histoire en cours, dont la résonance profonde dans le cœur de l’homme ne doit être 
attendue que du retour systématique à la fiction.» (‘’Limites non-frontières du surréalisme’’). Enfin, la 
beauté convulsive aura pour troisième qualité indispensable d’être «érotique-voilée», de laisser 
deviner sous des masques déconcertants la présence voluptueuse de Ia femme et les raffinements 
de l’amour. En outre, il ne peut y avoir de beauté sans une impression de surprise, accompagnée de 
la peur délicieuse de voir s’évanouir ce qui la produit : «La surprise doit être recherchée pour elle-
même, inconditionnellement. Elle n’existe que dans l’intrication en un seul objet du naturel et du 
surnaturel, que dans l'émotion de tenir et en même temps de sentir s’échapper le ménure-lyre.» 
(‘’L’amour-fou’’). La surprise, pour être efficace et durable, implique le plaisir de la trouvaille : «Une 
telle beauté ne pourra se dégager que du sentiment poignant de la chose révélée, que de la certitude 
intégrale procurée par l’irruption d’une solution qui, en raison de sa nature même, ne pouvait nous 
parvenir par les voies logiques ordinaires.» (‘’L’amour fou’’). 
 
En fait, le surréalisme, tel que Breton en a défini et illustré les ambitions, le voulant un mouvement 
tout à fait novateur, loin de s’affirmer comme une rupture radicale, peut être considéré comme 
l’aboutissement du romantisme (qui déjà avait voulu «réconcilier» le rêve et la réalité) autant que du 
symbolisme. Il ranima une tradition, ne fit que reprendre les voies ouvertes par Baudelaire qui 
proposait d’aller «au fond de l’Inconnu pour trouver du nouveau», de Rimbaud, de Mallarmé, et 
surtout d’Apollinaire. 
 
 Une des manifestations de la révolte : l’amour fou  
 
Si l’exaltation de la sexualité, de l’amour, de la passion, de la femme, de la beauté est commune à 
presque tous les hommes de lettres, dans le cas de Breton, cela fut plus vrai encore.  
 
 



 75 

Son œuvre est dominée par des évocations de figures féminines. 
Dès ‘’Hymne’’, écrit à dix-huit ans, ses poèmes furent riches de fulgurances d’érotisme voilé.  
Il lui arriva souvent d’incarner sous l’apparence d’une bien-aimée surnaturelle tout ce qui avait de 
l’importance pour lui ; ainsi : 
- Il évoqua : «la Pluie au bois dormant qui doit devenir mon amante» (‘’Poisson soluble’’). 
- Il appela sa propre pensée «madame», lui disant révérencieusement : «Dans ce coffret dont je n'ai 
pas la clé et que je vous livre dort l'idée désarmante de la présence et de l'absence dans I'amour.» 
(‘’Introduction au discours sur le peu de réalité’’). 
- Dans ‘’Les écrits s'en vont’’ (poème dans ‘’Le revolver à cheveux blancs’’) il évoqua la 
Connaissance, celle qui vient de l'étude, sous cette forme séduisante : 
  «Le satin des pages qu'on tourne dans les livres moule une femme si belle 
    Que lorsqu'on ne lit pas on contemple cette femme avec tristesse 
    Sans oser lui parler sans oser lui dire qu'elle est si belle 
    Que ce qu'on va savoir n'a pas de prix.»  
À cette féminisation de I'univers correspondit une universalisation de Ia femme qu’il fit se confondre 
avec la nature : dans ‘’L’union libre’’, la femme aimée, avec ses appas qui éveillent des analogies 
grisantes, est un véritable microcosme résumant les paysages et les objets désirables ; dans 
‘’L’amour fou’’, il affirma : «Je n'ai jamais cessé de ne faire qu'un de la chair de l'être que j'aime et de 
la neige des cimes au soleil levant.» 
 
S’affirmant comme amoureux de l’amour, il voulut «saluer en la femme l’objet de toute vénération» 
(‘’Perspective cavalière’’), la célébrant en des termes d’une ferveur quasi religieuse : «La femme 
réfléchit la lumière divine» (‘’Lettres de Flora Tristan’’), reconnaissant «cette puissance éternelle de la 
femme, la seule, devant laquelle je me sois jamais incliné», ne cessant de témoigner de sa croyance 
en la vertu occulte qu’elle recèlerait. Pour lui, elle aurait un rôle considérable à jouer, étant l’unique 
médiatrice entre l’homme et l’univers, rendant visible et palpable ce qui est en dehors de la 
perception immédiate. Il reconnut cependant que toutes les femmes ne sont pas douées pour cet 
office, mais seulement «celles qui font le guet sur les grands violons de la nature» (‘’Poisson 
soluble’’), et cet idéal lui parut réalisé par la Femme-Enfant, qui n'est pas la nymphette, la Lolita de 
Nabokov, pas plus qu'une parodie de petite fille espiègle, mais une créature qui a gardé Ia fraîcheur, 
l'innocence, la fantaisie, la spontanéité, les pouvoirs de jeu de l’enfance ; qui déconcerte par ses 
propos et ses aptitudes ; qui pose des questions inattendues forçant l’homme à reconsidérer sa 
morale ; qui lui soumet des affirmations sibyllines l’obligeant à exercer sa sagacité. «La femme-
enfant» est évoquée dans ‘’Arcane 17’’, où, déjà incarnée dans Balkis, dans Cléopâtre, dans «la fée 
au griffon de Gustave Moreau», elle prend surtout la figue de Mélusine qui est «la femme-enfant [...] 
qui a toujours subjugué les poètes parce que le temps sur elle n’a pas de prise» ; qui doit «dissiper 
autour d’elle les systèmes les mieux organisés», car, pour qu’elle règne, il faut abandonner «la 
psychologie de l’homme qui n’est aucunement valable pour la femme». Une «révélation» est 
apportée par la femme salvatrice, «étoile» qui «est faite du rayonnement que la vie spirituelle, 
parvenue à son plus haut degré d’intensité, imprime à toute l’expression d’un visage humain». 
Dans ‘’Arcane 17’’, Breton était donc devenu résolument féministe : il y déclara qu’il faudrait faire 
dominer «l’idée du salut terrestre par la femme» ; que «le temps est venu de faire valoir les idées de 
la femme aux dépens de celles de l’homme» ; que «l’art donne résolument le pas au prétendu 
‘’irrationnel’’ féminin». Il alla jusqu’à espérer qu’à la tyrannie de l'homme envers la femme, à Ia 
religion du travail, à la glorification de la force, à la déification du héros guerrier se substitue, au moins 
temporairement, un règne de la femme, caractérisé par I'assimilation de l'irrationnel au rationnel, par 
la suppression du totalitarisme sur tous les plans, et I'application aux problèmes humains de solutions 
inédites, tenues de nos jours pour subversives ou méprisées par l'intelligence de type «mâle» dont on 
voit pourtant qu'elle aboutit à l'empire de l'absurde.  
 
Il en vint à célébrer des femmes réelles. Pourtant, si son poème ‘’L’union libre’’ est un immense 
blason du corps féminin, il fut publié anonymement, tandis que sa dédicataire demeura mystérieuse. 
 



 76 

Or, dans le ‘’Second manifeste du surréalisme’’, pour venir à bout de la notion de famille qu’il abhorait 
(dans une de ses enquêtes, à la question : «Où est-on mieux qu'au sein de sa famille?», la réponse 
fut : «Partout ailleurs.» !), il menaça la société de «l'arme à longue portée du cynisme sexuel», du 
libertinage. Mais il se rendit compte qu’ainsi il ne faisait que flatter la tendance de la société du temps, 
du moins de la société française, à se complaire dans la légèreté des mœurs, dans la gaudriole, dans 
l’indulgence pour l’adultère.  
Aussi, comme, dans sa vie réelle, il préférait s’imposer les règles sévères par lesquelles, voulant 
refuser toute clandestinité, n’acceptant ni exception, ni dissimulation, ni concession, il se montrait un 
puriste de l’amour, dont il parlait noblement, en lui donnant une dignité supérieure, en affirmant que 
les êtres y accèdent à un moment privilégié de leur existence, et qu’ils ne doivent pas en démériter 
par une conduite prosaïque ; qu’il se montrait donc un défenseur de la doctrine de l’amour courtois (il 
chanta le couple éternel, qui est le même depuis Tristan et Iseut), il en vint à proposer à tous cette 
rigueur, à condamner pour tous le recours à l’amour vénal, prétendant : «Il ne m'est jamais arrivé de 
coucher avec une prostituée, ce qui tient, d'une part, à ce que je n'ai jamais aimé - et à ce que je ne 
crois pas pouvoir aimer - une prostituée ; d'autre part, à ce que je supporte fort bien la chasteté, 
quand je n'aime pas.» (‘’Les vases communicants’’). 
Il entendit imposer cette rigueur d’abord aux autres membres du groupe surréaliste. Mais, s’il 
organisa, parmi eux, des débats exploratoires où écrivains et artistes se réunissaient pour définir les 
lois d'un comportement amoureux sans entraves, pour établir des bases nouvelles permettant 
d'assurer I'harmonie du couple (voir ‘’Enquêtes sur l’amour’’), son but était de faire la promotion d’une 
stricte monogamie, ce qui fit de lui, à l’époque contemporaine, le seul écrivain qui soit parvenu à lui 
donner un lustre poétique et rhétorique nouveau. En effet, il proclama : «C’est d’un élan tout intuitif 
que j’ai opté, en amour, pour la forme passionnelle et exclusive, tendant à prohiber à côté d'elle tout 
ce qui peut être mis au compte de l'accommodement, du caprice et de l'égarement à côté» (‘’Ajours’’). 
Il indiqua «cette aspiration suprême [...] qui veut que tout être humain ait été jeté dans la vie à la 
recherche d’un être de l'autre sexe et d'un seul qui lui soit sous tous rapports apparié, au point que 
l'un sans l'autre apparaisse comme le produit de dissociation, de dislocation d'un seul bloc de 
lumière.» (‘’Arcane 17’’). 
 
Le degré suivant fut celui de la définition de l’«amour fou», poursuivie surtout dans deux de ses 
grands livres : ‘’L’amour fou’’ (voir, dans le site, ‘’BRETON, ‘’L’amour fou’’’’) qui fut inspiré par 
Jacqueline Lamba, et ‘’Arcane 17’’ (voir, dans le site, ‘’BRETON, ‘’Arcane 17’’) qui fut inspiré par Élisa 
Bindorff-Claro. Il définit «l’amour fou» comme une passion qui se caractérise par «l'éperdu», c'est-à-
dire par des mouvements d'exaltation lyrique en face de l'être aimé, qui se réalise dans «le délire de 
la présence absolue» (‘’L’amour fou’’), dans la libération du désir, qui est «le seul ressort du monde», 
la «seule rigueur que l’homme ait à subir» (‘’L’amour fou’’). L’amour est une merveille où l’être humain 
retrouverait le contact avec les forces profondes. Il proclama : «C’est dans l’amour humain que réside 
toute la puissance de régénération du monde» (‘’Arcane 17’’), car il «ouvre les portes d'un monde où, 
par définition, il ne saurait plus être question de mal, de chute ou de péché» (‘’Du surréalisme en ses 
œuvres vives’’). Aussi, à ses yeux, n’est-il «pas de solution hors l’amour.» (‘’Du surréalisme en ses 
œuvres vives’’). Comme on y redistribue les cartes d’un jeu dont les règles s’inventent en même 
temps qu’on y joue, c’est le moyen par excellence de transformation de l’être humain, car «c'est 
précisément par l'amour et par lui seul que se réalise au plus haut degré la fusion de l'essence et de 
l'existence» (‘’Arcane 17’’). Il voulut «ériger l’amour absolu comme seul principe de sélection physique 
et morale» (‘’L’amour fou’’), et lui vouer son écriture : «Nous réduirons l’art à sa plus simple 
expression qui est l’amour.» (‘’Poisson soluble’’). Camus l’a reconnu : «Dans la chiennerie de son 
temps, et ceci ne peut s’oublier, il est le seul à avoir parlé profondément de l’amour.» (“L’homme 
révolté”). 
Entendant, du désir, préserver «l’infracassable noyau de nuit» (‘’Entretiens’’), il attribuait à sa 
conception de l'amour fou une portée révolutionnaire, car les attitudes passionnées, en mettant en 
échec l'esprit de sérieux, et en projetant dans le monde les exigences de la liberté intérieure, sont des 
provocations, causent le scandale. C’est pourquoi il prit la défense de certains crimes passionnels, y 



 77 

voyant le renversement des institutions de la vie publique par les inspirations de la vie privée. Ainsi, il 
adressa un poème enflammé à Violette Nozière (voir, dans le site, ‘’BRETON, ses poèmes’’). 
Si cette intensité ne pouvait pour lui être atteinte que si l’amour était unique, réciproque ; que s’il 
constituait entre deux êtres un libre engagement solennel pris pour toujours, comme sa propre 
expérience lui avait fait connaître les difficultés par lesquelles passent les couples, il dut admettre que 
la «conception de l'amour unique, réciproque, réalisable envers et contre tout qu’[il s’était] faite dans 
[s]a jeunesse» (‘’Entretiens’’) était un idéal appelé à se fracasser sur la réalité. Mais il en vint, pour 
justifier ces échecs, à incriminer les conditions économiques imposées par la société : «Les amants 
qui se quittent n'ont rien à se reprocher s'ils se sont aimés. À bien examiner les causes de leur 
désunion on verra qu'en général ils étaient si peu en pouvoir de disposer d'eux-mêmes.» (‘’Les vases 
communicants’’). Et il se refusait à toute mesquinerie dans ce passage d’une femme à une autre : «Il 
me paraîtrait indigne par-dessus tout de vouloir chasser l'image d'un être aimé par celle d'un être ou 
de plusieurs êtes non aimés. Je persiste à tenir les opérations de l'amour pour les plus graves.» (‘’Les 
vases communicants’’). 
Par cette exigence de la monogamie, par cette promotion du couple formidable que lie un pacte 
indissoluble, défiant la durée, l'habitude, la monotonie, parce qu'il s'accomplit démesurément et se 
refuse à composer avec la nécessité, il voulait remettre profondément en cause les relations 
passionnelles de tous les hommes et de toutes les femmes, et ainsi conduire à une véritable 
régénération morale de la société. Voyant dans la passion éprouvée pour un seul être la plus haute 
visée humaine, celle même qui transcende toutes les autres, il pensait que le refus de se vouer à un 
amour électif, unique, total, éternel et sans défaillance témoignait «d'une démission spirituelle dont 
les autres aspects ne sauraient tarder à se manifester» (‘’Entretiens’’) par une déchéance 
généralisée. Son pire ennemi était devenu le libertinage, qui rend impossible la sublimation. Mais il ne 
soutenait pas ce point de vue, que quelques-uns de ses amis tenaient pour «puritain», en se fondant 
sur I'autorité d'une morale révélée, sur les intérêts de la société et de ses cellules, les familles, les 
communautés organisées.  Son système se serait passé de toute autre morale que celle dictée par la 
passion. 
Pour lui, il s'agissait de maintenir un état intérieur de I'esprit, un «état de grâce» (‘’Ajours’’), disait-il, 
empruntant d’ailleurs cette notion à cette religion qu'il refusait dans ses formes les mieux établies en 
Occident. Mais cet «état de grâce» n’était pas du tout une vue de l'esprit, un rêve spiritualiste, un 
leurre métaphysique ; il lui paraissait «le suprême recours contre une vie dépourvue de signification» 
(‘’L’amour fou’’). Il était là-dessus tout à fait pragmatique, sinon expérimental ; il ne mettait pas au-
dessus de toutes les autres une certaine morale sexuelle parce que c'est «le Bien», l'ordre et la Ioi ; 
mais parce qu'il estimait qu’en la suivant l’esprit aurait «en toute assurance» (‘’Ajours’’) une qualité 
d'existence supérieure.  
C’est ainsi que, dans ‘’Arcane 17’’, où les quelques pages consacrées aux femmes comptent sans 
doute parmi les plus belles qui aient été consacrées par un homme à l'éloge de la «féminité», il 
condamna sans appel «la frivolité irréparable» de la liberté sexuelle. Et, s’il écrivit l’’’Ode à Charles 
Fourrier’’, il rejeta la conception qu’eut l’utopiste d'un «nouveau monde amoureux», la critique sévère 
qu’il faisait du mariage monogame, sa promotion d’une multiplication systématique des relations 
amoureuses de toutes natures.  
Pourtant, en 1959, Breton en vint à organiser une ’’Exposition internationale du surréalisme’’, sous-
titrée ‘’Éros’’, où, en appelant à cette force subversive, alliant la sensualité et la fantaisie, il vanta 
même «le scabreux», c’est-à-dire ce qui surprend et trouble par des évocations sensuelles, comme 
celles des seins ou des jambes de la femme (ainsi, dans sa nouvelle édition de ‘’Nadja’’ en 1963, il 
ajouta une photo du musée Grévin où «une femme feint de se dérober dans l’ombre pour attacher sa 
jarretelle», et «qui est, dans sa pose immuable, la seule statue [...] à avoir des yeux : ceux mêmes de 
la provocation») ; en 1965, il affirma : «J'ai toujours pensé, pour ma part, qu'un certain scabreux, 
circonscrit au plan érotique, dont nous nous extasions dans certains rêves au point d'en garder la 
plus cruelle nostalgie au réveil, est tout ce qui a pu donner à l'homme l'idée des paradis.» 
(‘’Svanberg’’ dans ‘’Le surréalisme et la peinture’’).  
 



 78 

En définitive, peut être mis en doute le sérieux de Breton, qui fut à la fois amoral (il prétendit admirer 
en Sade un moraliste) et puritain (il affirma passionnément la prééminence d’une morale sexuelle des 
plus austères), qui fut idolâtre de l’amour-passion, et chantre du couple. Et cela d’autant plus qu’il 
demeura en fait vraiment réactionnaire en ce qui concerne sa conception de la femme dont il fit un 
objet érotique idéalisé ; qu’elle soit femme fatale, fille-fleur, femme-enfant, femme-nature, femme 
insaisissable, voyante, sorcière, magique et destructrice, elle fut toujours et seulement une 
compagne, une épouse, dont on ne connaît que la forme du visage ou du corps, selon son bon 
vouloir à lui. La révolution surréaliste n’a pas été sexuelle.  
 
 Une des manifestations de la révolte : contre la religion, une autre religion 
 
Breton, qui conduisit une méditation ardue sur la condition humaine, qui pensait que l'humanité 
devrait vivre en état de liberté, voulut lever les interdits de toutes sortes qui frappent l'idée de plaisir, 
et, pour cela, auparavant transformer radicalement les structures mentales sur lesquelles nous 
continuons à fonder nos mœurs et nos institutions. Dans ‘’Arcane 17’’, il déclara qu’il faudrait «sacrer 
la chair au même degré que l’âme». Or ce qui s’impose, ce sont les préceptes religieux et, 
spécialement ceux de la religion chrétienne qui, selon lui, n'ont d'autre fonction que de maintenir l'être 
humain dans I'ignorance de son vrai pouvoir, de proposer la croyance en une vie future qui n’est 
qu’un abus de confiance, tandis que celle en un Père céleste ne serait qu’une extension de la 
tyrannie du patriarcat à l'échelle de l'univers. Il reprochait aux religions d'expliquer l'inexplicable, alors 
que, en éprouvant l'inexplicable comme tel, l'être humain tient sa curiosité en éveil, reçoit les 
impulsions nécessaires à la projection de son esprit vers l’inconnu. Il reprochait surtout à la religion 
chrétienne d’avoir réussi, en deux mille ans, à instiller chez ses fidèles un masochisme entretenu par 
les notions chrétiennes du péché, de la chute originelle et de l'amour rédempteur. 
Cependant, il ne se contenta pas de se détourner de la religion chrétienne ; il milita énergiquement 
contre elle. Il fut même un temps où il désignait comme but prioritaire au surréalisme le service de la 
cause antireligieuse. Il mit une constante fermeté à soutenir cette cause.  
Si, dans ses textes automatiques, il eut parfois des images gentillettes («Mon cœur est un coucou 
pour Dieu», dit-il ainsi dans le poème ‘’Au regard des divinités’’), il eut ailleurs des éclats de révolte 
exprimés en des formules retentissantes :  
- En 1928, dans ‘’Le surréalisme et la peinture’’, il asséna : «Tout ce qu'il y a de chancelant, de 
louche, d'infâme, de souillant et de grotesque passe pour moi dans ce seul mot : Dieu.»  
- En 1942, dans ‘’Prolégomènes à un troisième manifeste du surréalisme ou non’’, il vitupéra : «Il faut, 
non seulement que cesse l'exploitation de l'homme par l'homme, mais que cesse l'exploitation de 
l'homme par le prétendu ‘’Dieu’’, d'absurde et provocante mémoire.»  
- En 1948, devant les tentatives de récupération du surréalisme à des fins de justification de la 
théologie chrétienne au prétexte que l'athéisme serait encore une façon de reconnaitre la divinité, les 
membres du groupe publièrent un pamphlet intitulé ‘’À la niche, les glapisseurs de dieu’’ (ce fut Péret 
qui insista avec force pour que ce nom soit écrit avec une minuscule, et Breton approuva hautement 
sa suggestion). Ils y réaffirmèrent leurs positions fondamentalement antireligieuses. Ils s’en prirent 
avec violence aux «chrétiens d’aujourd’hui» : «Que les politiques d'entre eux renoncent à I'anathème 
ne suffit pas pour que nous renoncions à ce qu'ils nomment des blasphèmes, apostrophes qui sont 
évidemment dépourvues à nos yeux de tout objectif sur le plan divin mais qui continuent à exprimer 
notre aversion irréductible à l'égard de tout être agenouillé.» Ils menacèrent d'utiliser les pratiques de 
l'anticléricalisme primaire si les critiques s'obstinaient à rapprocher le point de vue surréaliste du point 
de vue chrétien.  
- En 1952, dans ses ‘’Entretiens’’, il proclama encore : «Rien ne me réconciliera avec la civilisation 
chrétienne. Du christianisme je repousse toute la dogmatique masochiste appuyée sur l'idée délirante 
du ‘’péché originel’’ non moins que la conception du salut dans un ‘’autre monde’’, avec les calculs 
sordides qu'elle entraîne dans celui-ci.» 
Aux croyances des chrétiens, il voulait substituer celle d’une union divine de I'homme et de Ia femme, 
celle de la possibilité de reconstituer le «bloc de lumière» évoqué dans ‘’Arcane 17’’. À une morale 
prônant la retenue, la résignation, la pénitence et la souffrance, qui est entretenue non seulement par 



 79 

les Églises mais par les pouvoirs politiques et sociaux, il opposait une morale basée sur I'exaltation 
du plaisir qui balaierait tôt ou tard la tristesse et l’affliction.  
 
Cependant, ce disant, il entendait sauver ce qui, dans les religions, correspondait à des aspirations 
légitimes de l'être humain : le besoin profond de l’extase et de la révélation, de la communication 
intuitive avec les secrets de la nature. D’ailleurs, dans ‘’Troisième manifeste du surréalisme’’ (1930), 
Desnos avait prévenu : «Croire au surréel, c’est repaver le chemin de Dieu». 
Surtout, restant fidèle à son idée d'«inventorier le legs culturel», il en vint, en vieillissant, à se 
préoccuper d'examiner les mythes, les rites, les croyances, qui, dans les religions primitives (comme 
le chamanisme des Amérindiens) ou dans les sectes écloses à l'ombre de l'orthodoxie chrétienne 
(cette vocation fondamentale à l'hétérodoxie qui ne saurait s'inféoder à aucune tradition le conduisit à 
vanter la gnose des premiers siècles du christianisme, les théologiens jansénistes de Port-Royal, à 
tenir «en grande estime» la pensée religieuse traditionnelle de Guénon, écrivain français qui s’était 
voulu un «transmetteur» des «doctrines métaphysiques de l'Orient», un promoteur de l'ésotérisme et 
un critique du monde moderne), méritaient d'être réanimés par l'esprit moderne, et inclus à I'intérieur 
de toute fondation d'une éthique nouvelle. Dans ‘’Arcane 17’’, il chercha à comprendre «le mythe 
splendide» qu’on a voulu supplanter par  «le mythe chrétien» ; il évoqua «les cérémonies hopi», «la 
reine des cieux» de «l’Égypte des pharaons» ; considérant «que la condition même de viabilité d’un 
mythe est de satisfaire à la fois à plusieurs sens», il refusa son «interprétation positive», marqua sa 
préférence pour «l’ésotérisme» qui fait découvrir «la mécanique du symbolisme universel», auquel 
ont été sensibles Hugo, Nerval, Baudelaire, Rimbaud, Apollinaire. Appréciant le message d’«Éliphas 
Lévi, l’initié aux mystères d’Éleusis» : «Osiris est un dieu noir», il indique qu’il faut «s’abandonner à la 
ronde des cercles excentriques des profondeurs», passer par une «épreuve» qui «entraîne un 
changement de signe», qui incite à «la rébellion» (elle «porte sa justification en elle-même, tout à fait 
indépendamment des chances qu’elle a de modifier ou non l’état de fait qui la détermine»). 
 
Si, dès le ‘’Manifeste du surréalisme’’, il s’était prononcé en faveur de divers modes irrationnels de 
pensée et de comportement justifiés par la recherche du sacré ; si, dans le ‘’Second manifeste’’, à la 
mise en valeur du sacré il rattacha la nécessité d'exploration des sciences de l'occulte, et qu’il se 
déclara déjà séduit par la figure de Nicolas Flamel, alchimiste du XIVe siècle (qui causa son attirance 
pour Ia Tour Saint-Jacques), sa ‘’Lettre aux voyantes’’ fut le texte inaugural des théories où il exposa 
les moyens d'atteindre à un sacré en dehors de la religion, par l’entremise des médiums faisant 
entendre les voix de I'ombre, un sacré qui ne dépendrait pas du divin, qu’on pourrait trouver dans la 
vie quotidienne car il résulterait en quelque sorte des propriétés morales de la matière, qui apporterait 
ces «secours extraordinaires» dont il parla dans ‘’Arcane 17’’, le livre où apparurent le mieux les 
sources ésotériques de son inspiration (voir, dans le site, ‘’BRETON, ‘’Arcane 17’’) ; ils offriraient une 
véritable méthode de salut, car, dans l'abattement profond de l'esprit provoqué par le désespoir, cette 
«révélation» (Breton consentit  même à se servir de ce mot !) pourrait sortir d'affaire l’individu.  
Croyant au surnaturel, il apporta donc sa caution aux mages, aux sorcières et aux voyantes. Il 
s’entoura, sinon s’encombra, d’un arsenal mythique et magique. Considérant les alchimistes comme 
les frères des vrais savants, il remit en vigueur les symboles qu'ils employaient. Il témoigna de son 
intérêt pour l'occultisme, l’alchimie, l’astrologie (il devint un tireur d'horoscopes, capable même 
d'établir ceux de ses proches !), le tarot. Mais on peut trouver suspectes et confuses ses 
élucubrations : «Avec Breton, le merveilleux remplace les exhibitions nihilistes et l'irrationnel ouvre les 
portes étroites du réel sans vrai retour au symbolisme.» (Hubert Haddad) 
 
L'exposition du surréalisme de 1947 tenta de fondre dans un même creuset le sacré et l'occulte. À 
partir de 1948, et jusqu'à la fin de sa vie, Breton resta dominé par son intérêt pour l'alchimie qui fut 
renouvelé par sa découverte des deux ouvrages de Fulcanelli, ‘’Les demeures philosophales’’ et ‘’Le 
mystère des cathédrales’’. Trouvant un excitant pour son esprit dans l'étude des grands maîtres de 
l'ésotérisme, dans la discussion des problèmes qu'ils ont voulu résoudre, il voulait que le surréalisme 
aille plus loin, en désoccultant l’occulte, en extrayant de la tradition hermétique tout ce qui était 



 80 

adaptable à la vie moderne, en exaltant Ies valeurs de l'existence de façon à leur donner un 
rayonnement magique. 
 
D’autre part, Breton (tenant bien à être un Breton, ce qu’il était, étonnamment, par sa mère, en 
revenant, la vieillesse venue, à ses origines?), se prit d’admiration pour les Celtes, ces «êtres libres», 
qui avaient résisté à l'envahisseur et notamment à ses conceptions religieuses, qui lui apparaissaient 
comme dignes d'être imités dans leur refus de tout asservissement. Il se plongea dans l’étude de la 
mythologie celtique, s’employa à la reconnaissance de l’art celtique, etc.. 
Son attitude peut donc être finalement considérée comme incohérente et inconséquente. Il prétendit 
évidemment ne pas se soucier «de se trouver conséquents avec lui-même» ! Mais il reste qu’on le 
trouve, une fois de plus, en contradiction avec ses principes. En effet, il fut, d’une part, révulsé par le 
dieu chrétien, refusant même totalement la notion de Dieu, hostile à toute l’institution religieuse, et, 
d’autre part, il fut séduit par les dieux ou les demi-dieux des religions primitives, par l’ésotérisme, 
l’occultisme, qu’il alla jusqu’à célébrer comme la «première doctrine religieuse, morale et politique de 
l’humanité» (‘’Devant le rideau’’, dans ‘’La clé des champs’’) ! 
 

* * * 
Si Breton fut avant tout un théoricien, il faut bien constater que la pensée philosophique ne fut pas, 
chez lui, à la hauteur de l’invention poétique. Sa pensée eut un cheminement souvent complexe et 
périlleux, et les conclusions auxquelles il aboutit peuvent parfois apparaître arbitraires ou bizarres. 
En fait, c’est sa passion de vivre et de lutter qui lui ont donné une aura et une autorité qui furent 
uniques dans le monde littéraire de l'entre-deux-guerres. Par son tintamarre orchestré, ses scandales 
chroniques, érigés en système de promotion durant plusieurs décennies, il a globalement capté et 
accaparé l’attention du public et de la critique, au détriment de poètes qui, pour avoir été moins 
tapageurs, n’en étaient peut-être pas moins décisifs.  
Maintenue sans désemparer pendant plus d’un demi-siècle, la volonté dont il fit preuve conduisit 
Gracq à reconnaître en lui «un héros de notre temps», Claude Roy, à le qualifier d’«homme 
inexpugnable». Dans un siècle bouleversé, assailli par des totalitarismes adverses, il sut réveiller 
pour un temps la flamme éternellement jeune du romantisme. 
Il restera un témoin extraordinaire du XXe siècle, tandis que, aujourd’hui, ne subsiste guère du 
surréalisme, par ce phénomène qu’il avait lui-même défini : «la survivance du signe à la chose 
signifiée» (‘’Position politique de l’art d’aujourd’hui’’ [1935]), que le mot «surréaliste» qui s’emploie 
couramment, à tort et à travers, à la place d’«indescriptible», d’«insolite», de «bizarre», 
d’«extraordinaire» ! 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 
 

 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

