
 1 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 
 

Marie-Claire BLAIS 
 

(Québec) 
 

(1939-) 

 

 
 

Au fil de sa biographie s’inscrivent ses œuvres  
qui sont résumées et commentées 

(surtout ‘’Une saison dans la vie d’Emmanuel’’ et ‘’Vision d’Anna’’ 
 étudiés dans des articles à part). 

 
 

Bonne lecture ! 

 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

Fille de Fernando Blais et de Véronique Nolin, elle est née à Québec dans une famille ouvrière de la 
paroisse Saint-Fidèle, dans le quartier de Limoilou. Aînée de cinq enfants, elle commença pourtant à 
écrire dès l'âge d’onze ans. L’année suivante, grâce à une bourse, elle entra au collège de la 
Congrégation de Notre-Dame, un milieu «très snob», mais qui lui permit d'avoir accès à tous les 
livres, même ceux à l'Index. Faute d'argent pour continuer ses études classiques, elle dut, à l’âge de 
quinze ans, quitter l'école pour aller travailler, d'abord dans une fabrique de biscuits, puis, après une 
année en formation commerciale, comme secrétaire, caissière dans une banque, commise de bureau, 
vendeuse. Mais, encouragée par le père Georges-Henri Lévesque et par Jeanne Lapointe, elle 
déménagea, en 1958, dans le Quartier Latin, assista à des cours du soir sur la littérature française à 
la faculté des lettres de l’université Laval, et décida, envers et contre tout, d'entreprendre une carrière 
d'écrivaine : «J'ai commencé à publier quelques années après Françoise Sagan. C'est elle qui m'a 
donné le courage de le faire. Elle avait pourtant des critiques sévères. On disait qu'elle était amorale. 
On n'aimait pas beaucoup à l'époque que les jeunes filles écrivent.» 
Elle publia : 
_________________________________________________________________________________ 
     

1959 
“La belle bête” 

 
Roman de 140 pages 

 
Première partie 
Louise, une riche veuve, vit avec ses deux enfants, Patrice, qu'elle idolâtre, et Isabelle-Marie, qu'elle a 
toujours dédaignée à cause de sa laideur. À bord d'un train, Isabelle-Marie (treize ans) devient 
malade de jalousie à voir sa mère admirer et faire admirer son frère, superbe enfant de dix ans, mais 
idiot, qui est «la belle bête» du titre. À quinze ans, Patrice, dont Louise a gâté l'éducation, reste d'une 
beauté sans conscience. C'est l'été ; pendant que la jeune fille travaille la terre, sa mère et son frère 
se prélassent ; l'adolescent admire son reflet dans l'eau au grand désespoir jaloux de sa sœur. Louise 
aime Patrice, et Isabelle-Marie en souffre. Louise annonce un voyage prochain qui laisse Patrice 
indifférent ; elle le confie à sa fille tremblante de rage. Sa mère (comparée à une prostituée) partie, 
Isabelle-Marie affame Patrice qui tombe malade, et se laisse soigner par son bourreau inquiet. De 
retour avec le dandy Lanz, Louise dorlote son fils, négligeant sa fille. Les deux enfants observent les 
évolutions du couple, et Isabelle-Marie attise la jalousie de son frère à l'égard de Lanz. Un soir, 
trouvant la chambre maternelle vide, il est perturbé par les traces de l'homme, qui lui annonce ensuite 
son mariage avec Louise. Isabelle-Marie s'étant jointe à eux, tous quatre boivent à la nouvelle, et 
boivent trop. Cette nuit-là, Isabelle-Marie, au bal des voisins, laisse croire à Michael l'aveugle qu'elle 
est belle. Patrice, jaloux de Lanz, s'en ouvre à sa sœur qui le torture et le plaint. Face aux deux 
couples, Patrice est de plus en plus désemparé. Une nuit, Louise et Lanz se querellent à propos de 
Patrice, qui survient, fouette Lanz et est fouetté par lui  
 
Deuxième partie 
Patrice erre, pendant que se fréquentent Isabelle-Marie et Michael. Malade, Louise rejette son mari, 
Lanz, et ramène Patrice à elle. L'aveugle, devenu pressant, demande Isabelle-Marie en mariage. Ce 
sont les noces. Patrice traîne chez sa sœur. À cheval, il finit par renverser et blesser Lanz, qui en 
meurt. Mère et fils se réconcilient. Avec son «frère-époux», Michael, Isabelle-Marie connaît le 
bonheur. Elle lui apprend qu'elle sera mère. Hélas, leur fille est laide comme Isabelle-Marie. Michael 
recouvre la vue, gifle sa femme, et part. Isabelle-Marie retourne chez sa mère, avec laquelle Patrice, 
qui a vingt ans, file de nouveau le parfait bonheur, tandis que sa sœur travaille et rage. 
 
Troisième partie 
Patrice, qui a vingt-deux ans, est toujours idiot. La maladie de sa mère empire. Sa sœur continue être 
furieuse. C'est l'automne. Patrice tue le meilleur chien d'Isabelle-Marie, qui aime-hait sa fille, et 
jalouse son frère. À l'hiver, Louise apprend la gravité de son «mal honteux», et se distrait avec son 



 3 

fils. Le printemps révèle en Patrice une sorte de saint ; Louise souffre ; Isabelle-Marie séduit-détruit 
son frère, en le brûlant gravement au visage. La mère rejette son fils désormais hideux. 
 
Quatrième partie 
Louise repousse toujours Patrice, qu'Isabelle-Marie «aime à sa façon». Sa fille, Anne, révèle à sa 
grand-mère le crime contre la beauté de Patrice. Isabelle-Marie se justifie avec hargne ; Louise la 
chasse. La souffrance fait accéder Patrice à la conscience ; il se confie à sa mère qui décide de le 
faire enfermer dans un asile d'aliénés, où ils se rendent dans un train où Patrice est remarqué de tous 
à cause de sa laideur comme il l'avait été jadis à cause de sa beauté. À l'asile, le jeune homme 
végète, rêve d'évasion et, effrayé de son visage, joue au fou. Son ami, Faust, un ancien comédien, et 
lui se livrent à deux jeux évoquant bonheur et malheur. Faust meurt ; Patrice pleure son ami perdu, et 
décide de retourner chez Louise, comme Isabelle-Marie qui, avec Anne, contemple la déchéance 
physique de sa mère. Isabelle-Marie brûle terres et récoltes maternelles, et Louise aussi, puis se jette 
sous un train. Ne trouvant que ruines, Patrice va se noyer dans le lac, qui est son miroir. 
 

Commentaire 
 
Ce premier roman, rêve obsessif et tourmenté se déroulant dans un décor impossible à localiser avec 
précision, tient à la fois du conte de fée tragique et de la poésie. Dans cette fable étrange et terrible, 
univers de violence et de passions exclusives, enfer de l’adoration d’une mère pour son fils qui est 
comprimé par cet amour, enfer de la jalousie de la sœur, où, comme chez Cocteau, chacun 
s’abandonne à sa férocité, les trois personnages sont fous : la mère, qui a fait de sa propre beauté le 
centre de l'univers, qui n'aime que son visage et le visage de Patrice, miroir du sien ; Patrice, qui est 
simple d’esprit ; Isabelle-Marie, qui, folle de jalousie, lui voue une haine si forte qu’au dénouement, 
elle le défigure. Cette histoire, qui commence pourtant comme un jeu d’enfants, se termine en une 
pure et déchirante tragédie, les êtres s'entredéchirant jusqu'à l'anéantissement physique et moral.  
Marie-Claire Blais conduit les lecteurs du charme au malaise, et du malaise à l’effroi. Dans cette 
œuvre prodigieusement riche, elle analyse avec une âpre lucidité les ressorts psychologiques d'une 
haine maladive, certains passages révélant une extraordinaire sauvagerie, les pulsions, les désirs les 
plus primaires, étant rendus tels quels, presque à l'état brut, la haine ne faisant pas l'ombre d'une 
concession à l'amour. Elle réussit, par endroits, à transmuer, par le rythme, l'image et le ton, le 
romanesque d'une littérature de grande consommation en poésie cousine de celle de Lautréamont, 
effleurant, par la voix donnée à Isabelle-Marie, la technique du monologue intérieur propice au 
surgissement du rêve éveillé et à l'exploration des divers états de la conscience. Une étude inspirée 
de la psychocritique montrerait, grâce au fil conducteur du point de vue narratif qui polarise les 
différents niveaux d'expression, comment, à travers ses pulsions agressives contre Lanz et Patrice, 
contre Michael même, et contre son père mort, le personnage d'Isabelle-Marie marque une fixation à 
celui de la mère, «mauvaise» et néanmoins objet du désir. 
 
Ce premier roman publié de Marie-Claire Blais (à l’âge de dix-neuf ans) causa des remous propices à 
un début de carrière littéraire. Dans le Québec ultraconservateur de l'époque, il ne fit guère 
l'unanimité, et fut fustigé pour son aspect amoral par la critique cléricale, paternaliste et répressive. 
Jean-Marie Éthier fulmina : «Or, comme on l'a dit pour Françoise Sagan, si pour ma part j'avais une 
grande fille, impatiente de créer de telles fadaises malsaines (ce qui supposerait chez elle un 
féminisme particulièrement défraîchi...), je m’inquièterais sérieusement et je m'interrogerais devant le 
Seigneur sur le meilleur parti à prendre : celui de la fessée ou du jeûne médicinal.» Mais, pour 
d’autres lecteurs, tant par sa nouveauté que par sa puissance d'évocation, le roman suscita l'intérêt et 
l'admiration, et reçut un accueil enthousiaste. Georges Dufresne, pratiquant une critique laïque, 
libérale et réformiste, écrivit : «Marie-Claire Blais aime ses monstres, nos monstres. Elle nous 
apprend à les voir sans masque, monstrueux mais quand même animés, tourmentés par l'amour et 
par conséquent dignes d'amour. Elle nous apprend à nous accepter un peu plus comme nous 
sommes. Elle nous donne notre mythe.» Gilles Marcotte nota «la sûreté d'expression, la fidélité à un 
rêve intérieur étrangement cruel et tendre, qui font de “La belle bête” l'une des œuvres les plus 



 4 

saisissantes parues ces dernières années au Canada français, et peut-être même au Canada. Ce 
livre [...] accomplit son dessein avec la rigueur de la maturité [...]. Ce serait trop demander qu'une 
œuvre aussi exigeante, aussi profondément troublante, fût sans défauts. Marie-Claire Biais décrit 
maladroitement les comportements extérieurs, et ses personnages adultes, la mère et son nouvel 
époux, Lanz, sont réduits souvent à des rôles de fantoches. Même dans l'ordre des images et des 
symboles, où elle se meut d'ordinaire avec une si prodigieuse agilité, il lui arrive de suppléer à une 
expérience défaillante par des souvenirs littéraires. Mais la logique interne, les articulations 
essentielles, et aussi l'écriture du roman manifestent dans l'ensemble une étonnante solidité.» 
Le roman obtint le Prix de la langue française.  
En 1960, il parut au Canada anglais sous le titre de “Mad shadows”, et la critique canadienne-anglaise 
ne fut pas très différente de la critique canadienne-française. Mais, à l'enthousiasme de Gilles 
Marcotte, répondit celui d'Edmund Wilson, célèbre critique états-unien d'origine canadienne. 
En 1961, le roman parut aussi en France. Mais la critique française n'a que peu réagi, et  on serait en 
droit de se demander si la diffusion n'en a pas été presque exclusivement canadienne. Cependant, 
après le succès d’“Une saison dans la vie d'Emmanuel” et la gloire du prix Médicis, le roman connut, 
avec des variantes par rapport aux deux premières, une troisième édition en français en 1968. Il fut 
aussi traduit en espagnol et en italien.  
On en a fait des adaptations théâtrales : une à New York sous le titre ‘’Mad shadows’’, une à Montréal 
par le ‘’Théâtre de l’Eskabel’’. On en a fait aussi un ballet. 
En 2006, le roman a été adapté à l'écran par Karim Hussein, avec Carole Laure, Mathieu Grondin, 
Caroline Dhavernas, Davis La Haye. Marie-Claire Blais collabora à la production.  
_________________________________________________________________________________ 
 

1960 
“Tête blanche” 

 
Roman 

 
Dans la première partie, Evans, dit «Tête blanche», enfant de dix ans, séjourne à la pension de M. 
Brenner. Il est sournois, méchant envers ses camarades, et froid lorsque sa mère, qui l’a négligé de si 
nombreux dimanches, vient enfin le voir. Il a souffert et souffre encore.   
Un échange de lettres entre Tête blanche et sa mère constitue la deuxième partie. Le fils, qui manque 
de tendresse, demande à rentrer, fait des reproches et du chantage, pose des questions sur sa mère 
et sur son père, qui boit. Elle ne le prend pas au sérieux, et répond à peine, en promettant d’aller le 
voir. Tête blanche lui reproche de n’avoir pas encore tenu promesse. Il prétend aimer l’arithmétique, 
et s’interroge sur Dieu. La mère qui croit qu’il fabule, entretient sa jalousie et son angoisse en ne 
répondant pas toujours à ses lettres. Tête blanche se demande si ses parents ne vont pas divorcer, 
comprend que sa mère est malade, se retourne contre son père, cherche à peiner sa mère pour 
l'attirer auprès de lui. Il raconte ses amitiés, ses haines, ses mauvais coups, sa découverte de la 
maladie et de la mort des autres. La mère prend du mieux, et se rapproche du père qui boit moins, se 
montre plus gentil. La revoyant enfin, Tête blanche passe un week-end avec elle dans la maison de 
campagne du père absent : bonheur. Mais la mère est loin d'être rétablie, elle ne peut plus faire son 
métier de comédienne ; le père «est parti définitivement pour un autre pays». Vers l'âge de onze ans, 
Tête blanche s'intéresse à «la jeune fille Émilie». Lorsque sa mère est hospitalisée, il craint de la 
perdre, et bascule dans une métaphysique angoissée.  
La troisième partie prend la forme d'un journal. Tête blanche a eu douze ans. Sa mère est morte 
depuis peu. Il tâche de se blinder. Monsieur Brenner lui accorde un surcroît d'attention. Comme la 
solitude lui pèse, il pense à Émilie, mais se défend contre l'attrait qu'elle exerce sur lui. Il se croit 
amoureux, commence à écrire un roman, n'ose pas lui parler, lit beaucoup. Il a sa première 
conversation effarouchée avec elle. Il se pose des questions sur tout. Il rêve de partir en compagnie 
d'Émilie, de passer l'été auprès d'elle, mais connaît des accès de tristesse, de doute, de désespoir. Il 
passe pour un ange, mais il est encore méchant, sournois et révolté. Monsieur Brenner veut l'envoyer 



 5 

«dans un vrai collège pour jeunes garçons». Tête blanche ose avoir un véritable entretien avec Émilie 
; leurs rapports se nouent.  
La quatrième partie, qui coïncide avec le printemps, est constituée de la correspondance entre Émilie 
et Tête blanche. À quatorze ans, la jeune fille a charge de famille à cause de la négligence de sa 
mère volage. Elle aime son père, qui ne lui rend toutefois visite qu'une fois l'an. Tête blanche lui 
déclare son amour, mais l'aimée lui parle d'autre chose, gravement, tendrement, le traite en ami. Il 
raconte l'agonie, la mort et l'enterrement de son camarade, Pierre. Émilie projette de faire inviter Tête 
blanche à passer les vacances d'été à la mer avec elle, de même que Claude, son frère, élève chez 
Monsieur Brenner lui aussi, et le reste de sa famille. Elle lui déclare expressément son amour, et lui 
confie ses problèmes familiaux. Le projet de vacances à la mer est accepté. Il ressent les premières 
inquiétudes du désir : «Oh ! Émilie, nous ne sommes plus des enfants», écrit-il, lui envoyant 
également des poèmes.  
La cinquième partie, récit à la troisième personne, se passe à la mer. C'est le bonheur de la vie 
quotidienne malgré les fausses notes de la mère. Tête blanche et Émilie s'observent, font une 
promenade heureuse sur la plage. Plus faible, l'adolescente se rapproche de sa mère, se lasse «de la 
constante attention étonnée de Tête blanche» qui se tourne vers Claude, d'un an plus jeune que lui. 
Elle se sent devenir femme. La mère annonce à sa fille qu'elle est enceinte, et, pour le cacher à ses 
autres enfants, elle a décidé de fermer la maison de la mer. La séparation au début d'août donne lieu 
à de tristes adieux : Tête blanche et Claude s'en retournent à la pension. Les deux amoureux 
décident de ne pas s'écrire.  
La sixième partie est constituée de la correspondance entre Monsieur Brenner et Tête blanche, qui a 
maintenant quinze ans, et qui fréquente le collège depuis deux ans. Ils évoquent les souvenirs de la 
pension, d'Émilie, discutent passionnément. Monsieur Brenner, souhaitant l'émancipation de son 
élève et ami, espace ses visites, et lui conseille de devenir externe pour éprouver sa liberté. Tête 
blanche ne veut pas : il travaille bien, lit, écrit un conte, des poèmes dédiés à une Émilie qui le laisse 
sans nouvelles. Sa mère lui manque aussi. Il vit dans le passé avec l'Émilie de l'été de ses treize ans, 
avec la mère d'Émilie, même. Monsieur Brenner force néanmoins Tête blanche à devenir externe, et à 
prendre ses distances par rapport à lui. Il s'habitue peu à peu, mais regrette les deux femmes de sa 
vie.  
L’épilogue est le récit, à la troisième personne, de la rencontre fortuite dans une foule, de loin, entre 
Tête blanche «jeune homme» et Émilie «à qui un homme [...] pos[e] la main sur l'épaule». Tête 
blanche pleure, «la nuit glacée» emporte Émilie. 
 

Commentaire 
 
Ce roman, qui prolonge en partie la thématique du premier, qui se rapproche quelque peu d’un 
univers reconnaissable, mais sans établir de véritable lien avec les comportements vraisemblables 
dans un tel univers, tient encore à la fois du conte et de la poésie, explore les relations parfois cruelles 
des adultes et des enfants. Les relations entre la mère et son enfant sont pour le moins complexes : 
souffrance par manque de tendresse, incapacité de communiquer, jalousie. Mais la douce et 
affectueuse Émilie fait oublier à Tête blanche sa mère lointaine et indifférente, qui rêve avant tout 
d'une carrière d'actrice.  
Le roman traite aussi du bien, du mal, de la fatalité et des crises de l'adolescence sur un mode moins 
purement tragique que “La belle bête”, et gagne en subtilité, en doigté et en variété ce qu'il perd en 
violence et en énergie cinétique. Les personnages d'adultes, surtout celui du professeur Brenner, s'y 
trouvent moins sacrifiés, et la «vision» du narrateur omnipuissant y cède un peu la place à celles des 
protagonistes, Tête blanche, sa mère, Émilie et, bien sûr, Monsieur Brenner. Cette différence s'appuie 
sur une exploration technique attentive aux nuances du sentiment, aux changements d'atmosphère, 
et soucieuse de mettre à profit différents moyens classiques d'expression de la «réalité» intérieure : 
lettre et journal. Malgré cette délégation de points de vue, le personnage de Tête blanche n'a aucun 
mal à s'imposer puisqu'il est constamment question de lui, et que son langage dans ses lettres ou son 
journal partage au plus près les investissements affectifs et esthétiques du narrateur directement à 
l'œuvre dans les première et cinquième parties et dans l'épilogue. 



 6 

La critique s'est montrée à la fois attirée et repoussée par le roman.  
Le frère Clément Lockquell ressentit un «plaisir trop souvent mêlé d'agacement». Il apprécia la 
«création d'une atmosphère poétique qui rappelle celle du “Grand Meaulnes”», «l'innocence foncière 
et l'isolement de Tête blanche qui nous attendrissent au point qu'on veut oublier qu'il parle comme un 
adulte» ; mais, après un coup de chapeau à la morale, il dénonça le «sadisme trop littéraire», la 
«fausseté du ton», le style «successivement recherché et négligé», la «volonté trop appliquée 
d'originalité», la «vibration sentimentale». 
Jean Paré déclara lui aussi “Tête blanche” inégal : «Le malaise vient de ce que ces bambins de douze 
ans exposent la douleur humaine, le malheur de vivre et les autres morceaux multicolores d'une petite 
philosophie de plastique avec la sérénité radotante d'un père de l'Église qui serait devenu gâteux.» Il 
suggérait d'émonder une «abondance qui se détruit elle-même», car il voyait dans le roman «les 
éléments de plusieurs œuvres», et concéda à peine que «l’emploi de correspondances pour étudier 
l'enfance solitaire d’Évans aurait pu être habile». 
Le jésuite Joseph D'Anjou fulmina : «Mieux écrit que “La belle bête”, ce court journal à plusieurs voix 
contient aussi quelques idées. L'une, implicite, est fort juste : le foyer disloqué traumatise les enfants. 
Les autres explicitent des bobards que l'auteur paraît prendre à son compte : inutilité de la prière, 
mythe du péché, donc de l'expiation après la mort. Quelle notion de la liberté insinuent de telles 
sornettes, on le devine aisément. Dommage. Purgé de son goût de l'insolite et de la confusion, 
facilités chères aux débutants et aux adolescents morbides, le talent de l'auteur pourrait un jour 
produire de vrais romans.» 
Georges Dufresne, dont l’idéologie réformiste était généralement favorable à Marie-Claire Blais et 
défavorable à l'”establishment” clérical ou traditionaliste qui la critiquait, se demanda néanmoins si elle 
«n'a pas cédé [...] à une tentation de faiblesse, à un besoin de communiquer» ; il eut «l'impression 
que pour le moment la forme du roman est une contrainte où son génie réussit à passer mais avec 
une certaine maladresse». Il lui conseillait plutôt la poésie. «On lui reproche de nombreuses naïvetés 
et de graves fautes de psychologie et de technique. Certaines de ces critiques sont fondées, mais on 
oublie trop que Marie-Claire Blais a créé des personnages parmi les plus forts et les plus attachants 
de la littérature québécoise. Quant à son style, les faiblesses flagrantes en sont compensées par 
l'audace et la somptuosité des images, par l'originalité et la puissance du monde mythique dont il est 
le langage. Marie-Claire Blais est notre premier visionnaire presque pur, notre premier écorché vif qui 
se soit délivré de sa peau assez tôt, avant que les poisons ne la débilitent.» 
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1961, Marie-Claire Blais passa quelques mois maussades à Paris où elle écrivit : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1962 
“Le jour est noir” 

 
Roman de 110 pages 

 
Les couples formés de Josué et de Yance, de Raphaël et de Marie-Christine, se font et se défont 
aussi au gré des caprices et des humeurs de chacun, et, surtout, au fur et à mesure que la vie 
toujours aussi impitoyable et noire parvient à drainer les énergies et les espoirs des uns et des autres. 
Josué qui fait un enfant à Yance la quitte en lui disant placidement cette phrase étrange : «Ce qu’il me 
faut, c’est l’illusion obéissante comme un paysage qui invente ses formes chaque jour ; ce qu’il me 
faut, c’est le compagnon voyageur de mon âme.» L’amour a l’odeur de la mort, et les amants se 
quittent. Les héros masculins meurent effectivement, ainsi que les enfants des couples désunis. Les 
femmes, elles, collées à une angoisse et à un mal de vivre incurables, deviennent la proie d’une 
mélancolie sans nom. 
 

 
 



 7 

Commentaire 
 
La substance romanesque est mince dans ce très bref roman qui ne serait qu’histoires d’amour ratées 
s’il n’y avait un frémissement poétique, flou et immatériel, qui tient de l'incantation verbale. C’est un 
long fantasme, parfois dément, parfois vrai. Si le passage de l’enfance à l’adolescence est difficile, 
celui de l’adolescence à l’âge adulte paraît impossible. Les personnages tentent désespérément de 
devenir adultes sans trahir leur innocence et leurs désirs. Il en résulte des souffrances et une lente 
dévastation car la tendance est nette au sadomasochisme, à l’idée que souffrir devient un devoir de 
l’élite dans un monde insensible. Mais il en résulte surtout un cri de révolte qui est peut-être ce que la 
vie peut donner de plus précieux. Le roman creuse en profondeur le sens de l'amour et de la 
jeunesse, de la mort et de la vie, avec la plus subtile des analyses. Avec une sensibilité ouverte aux 
plus petits mouvements de l'âme et de la chair, Marie-Claire Blais dit comment la passion, dès la 
prime jeunesse, s'insinue aux cœurs et aux corps des êtres, et les possède ; comment la vie lie et 
délie l'enfantement et la mort. Certaines pages sur l'amour et la maternité sont émouvantes de vérité. 
Bien que très jeune, elle sut éviter l'eau de rose et le noir mélodrame.  
Le style est d’une complexité aussi grande que celle qui habite l’âme des personnages. De multiples 
voix narratives passent sans cesse de la narration extérieure au monologue intérieur le plus pur. À la 
façon des symbolistes, de Maeterlinck en particulier, Marie-Claire Blais évoque un univers où se 
mêlent inextricablement le rêve et la réalité, les bruits de la nature et le murmure de l'âme. De vives 
lumières éclairent parfois les songes affreux qu'elle évoque. Ses personnages fantomatiques se 
débattent maladroitement dans une atmosphère de cauchemar. 
Après le succès de ses deux premiers romans, Marie-Claire Blais dut, à l’occasion de celui-ci, 
affronter une critique plus sévère, plus sceptique aussi devant le sens véritable du livre. On lui 
reprocha l’incohérence des sentiments, son trop grand pessimisme.  
Le roman fut traduit en anglais sous le titre “The day is dark” (1967). 
_________________________________________________________________________________ 
 
De retour à Montréal, Marie-Claire Blais rencontra le critique Edmund Wilson, qui la fit connaître au 
public états-unien. 
Elle publia : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1962 
“Les voyageurs sacrés'' ou ''L’invraisemblable instant” 

 
Roman-poème de 100 pages 

 
Miguel, homme de théâtre, Montserrat, sculptrice, et Johann, pianiste de renom, sont pris, englués 
dans la toile d’araignée d’un triangle inextricable, et peu à peu acculés à la seule issue possible, c’est-
à-dire à la mort.  
 

Commentaire 
 
Dans cette histoire de vie, d’amour et de mort, l’amour-passion conduit à l’éternelle tragédie du désir 
qui brûle tout sur son passage, êtres et lieux. Le texte fait donc écho aux grands mythes amoureux. 
Mais les personnages principaux sont des artistes pour qui la vie n’a de sens que dans l’exercice de 
leur art qui (musique, sculpture, écriture), forme extrême du sacré, concrétise dans l’instant et dans la 
durée une instance à la fois matérielle et spirituelle. Les lieux vécus ou évoqués (Paris, Vienne, 
Venise, Chartres....) sont tous comme par hasard de hauts lieux de la culture. Les bâtisseurs des 
immuables masses sombres des cathédrales, l’ombre de Mozart, à travers “L’enfant de Reims”, la 
virtuosité du pianiste, des dramaturges célèbres, hantent le récit dont le thème est la pérennité des 
grandes œuvres, la résurgence dans la fadeur de l’invivable présent de ce que la civilisation 
occidentale a légué de plus noble et de plus précieux. L’art unit la vie, l'amour et la mort, est 



 8 

achèvement, sublimation du sentiment amoureux lui-même, quête d’absolu. Il ponctue et rythme le 
discours dont la construction est concertante, en fait un long poème, un chant, un hymne, ce récit d'un 
«invraisemblable instant» d'amour et d'immortalité, étant rédigé à la manière de certains écrits de 
Virginia Woolf.  
Mais c’est aussi un roman où, pour la première fois chez Marie-Claire Blais, le décor était défini : on 
suppose que l’action se passe en France. C’est donc un texte qui participe d’un décloisonnement 
sinon d’un éclatement des genres, qui étaient peu usuels à cette époque et surtout au Québec. Grâce 
à la magie de son écriture, l’autrice réussit la fusion de l’art et de la vie, de la matière et de l’esprit. 
Pourtant, de toutes ses œuvres, c’est peut-être celle dont on a le moins parlé et, pourtant, de façon 
paradoxale, c’est l’une des plus belles et des plus lyriques.  
La critique est restée plus ou moins muette devant l’originalité du texte, son inquiétante étrangeté, tant 
par sa forme que par son sujet. Ou elle est restée complètement fermée à une œuvre aussi 
pluridimensionnelle. 
Le texte fut d’abord publié dans “Écrits du Canada français” avec le sous-titre “Poème”. Il reparut en 
1969 sous le titre abrégé “Les voyageurs sacrés”, et sous-titré “Récit”.  
Il fut traduit en anglais sous le titre “Three travellers” (1967). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1963 
“Pays voilés” 

 
Recueil de poèmes 

 
Commentaire 

 
Le recueil tourne autour d’enfants, de maisons, de regards, de souvenirs, de couples, d’êtres 
silencieux qui attendent, n'osent se parler ou si peu, de gestes obscurs oubliés dès qu'accomplis. Le 
lecteur est frappé par la récurrence obsédante des mêmes mots, attitudes et ambiances. Les poèmes, 
qui sont courts, n'ont aucune structure évidente qui les lie entre eux. 
Ces souvenirs d'enfance évoquent un milieu humble, ayant presque toujours la maison comme 
espace. Des choses s'y passent, sans importance à ce moment-là, mais qui germent dans la paix de 
l'instant. Un voyageur énigmatique fait de fréquentes apparitions. Des enfants et un «je» enfant 
regardent et se taisent. Des instants de recueillement, de solitude, de sécheresse, de rêves, sont 
offerts. Les femmes, épouses, mères, amantes, disent leur maternité, leur veuvage, leur union. La 
nature, présente de façon sélective (herbe, forêt, arbre, roseaux, paille, mer, saison, vent) par une 
intimité et un échange constant, transmet les sentiments, et apprend même à mourir. Plusieurs gestes 
sont attendus et invités, mais n’ont pas lieu. Et la vie quotidienne ponctue le récit, enracine les rêves. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1963 
“Existences” 

 
Recueil de poèmes 

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“Existences” 
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
“Guerre” 

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“L’amante” 
 



 9 

Commentaire 
 
Les gestes amoureux de «l'amante» sont devinés, attendus, pressentis plutôt que dits, cachés même 
sous un «fleuve sauvage et le jaillissant délire des flûtes». Elle parle à l'aimé, et s'imagine autant 
mère qu'amante. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

“Mirages” 
 

Commentaire 
 
Ces cinq poèmes sont des scènes vues et entrevues où se retrouvent passants, enfants et la fille 
sauvage, autant de gens, parfois atteints de folie, qui attendent, silencieux, et ne font que regarder.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
  

“Temps éperdus” 
 

Commentaire 
 
Les poèmes retracent des moments de vive émotion : suicidés, jugement dernier, fêtes, cauchemars, 
fantasmes. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

Commentaire sur le recueil 
 
On y retrouve les mêmes thèmes que dans ‘’Pays voilés’’. Le lecteur est encore frappé par la 
récurrence obsédante des mêmes mots, attitudes et ambiances. Mais les poèmes, qui sont plus 
longs, agrandissent en fresques les aquarelles de “Pays voilés”. 
Ce sont les vies d'êtres sous leurs rôles de père, mère, fils, de tout un monde, avec encore la maison 
bourdonnante et la venue familière du «passant sur la route». Ce sont aussi les existences des temps 
d’une guerre qui se déroule ailleurs : les vies et les morts, l'ombre et la lumière, simultanément, 
l'attente de la femme. Ce sont des récits d'oppositions où la poète raconte, imagine, se souvient, parle 
aux enfants et à celui qui là-bas «a modestement perdu la vie».  
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1963, Marie-Claire Blais, ayant obtenu une bourse de la Fondation John-Simon-Guggenheim (qui 
fut renouvelée en 1964), s'installa en Nouvelle-Angleterre, à Cambridge, où elle étudia, et à Cape 
Cod, avec des amies, la peintre Mary Meigs et la journaliste Barbara Deming. Elle se trouva 
rapidement intégrée à une communauté d'artistes qui était animée par les luttes contre la guerre du 
Vietnam, contre la peine de mort, contre le racisme, pour l'émancipation des Noirs états-uniens, pour 
l'égalité des droits entre les hommes et les femmes. C'est à leur contact qu'elle abandonna ce qu’elle 
a elle-même appelé «la candeur et la naïveté» de ses premiers romans pour devenir attentive aux 
déchirements du monde, pour acquérir une écriture qui non seulement bouleverse les frontières entre 
les genres littéraires, mais emprunte à tous les arts. Parmi les artistes qu’elle fréquenta, il y avait bien 
sûr des écrivains comme Edmund Wilson, Mary McCarthy et Marguerite Yourcenar, mais aussi des 
musiciens comme Gardner ou John Cage, et tous les peintres de Cape Cod. «Ces tableaux, confia-t-
elle, me feront croire en cette influence de la peinture sur l'écriture, en ce pouvoir d'un art qui en 
éclaire un autre en s'y ajoutant.» À Cambridge, elle écrivit : 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 



 10 

1965 
“Une saison dans la vie d'Emmanuel” 

 
Roman de 120 pages 

  
Dans le Québec rural d'avant «la révolution tranquille», une pauvre famille paysanne est dominée par 
la figure de la grand-mère, qui représente la tradition, étant dominatrice et inquiétante aux yeux des 
enfants qui sont affublés de vices ou d’anomalies : Héloïse, la grande sœur érotique et mystique ; 
Pomme et le Septième qui iront à la ville, à l’usine, à la boucherie ; et, surtout, Jean Le Maigre, petit 
prodige adoré et maudit, qui remplace son frère, Léopold, suicidé, et qui sera sans doute remplacé 
par Emmanuel qui vient de naître. Jean Le Maigre, qui est tuberculeux, meurt, mais en laissant une 
autobiographie, des poèmes, des règles de jeux (interdits), une ouverture à l’imagination.  
 

Pour un résumé plus précis et une analyse, voir, dans le site, 
 BLAIS Marie-Claire - ‘’Une saison dans la vie d’Emmanuel’’ 

_________________________________________________________________________________ 
 
Dans les années suivantes, Marie-Claire Blais publia beaucoup : poèmes, pièces de théâtre, pièces 
radiophoniques, dont le thème est le mal-être des jeunes êtres insoumis dans une société qui 
méconnaît leurs aspirations : 
_________________________________________________________________________________ 
  

1966 
“L'insoumise” 

 
Roman de 110 pages 

 
Trois personnages, Madeleine, Rodolphe et Frédérik, viennent successivement raconter l'histoire de 
Paul.  
Madeleine, sa mère, présente l'image d'une épouse heureuse et fidèle, d’une excellente mère de 
famille. Mais elle est secrètement insoumise, comme en témoigne «une liaison secrète avec un autre 
homme», un ami de la famille, qu'elle eut jadis. Mais, vers le milieu de sa vie, elle se sent démunie, 
inutile, étrangère à son mari vertueux aussi bien qu'à ses enfants. Elle se sent glisser, dit-elle, vers 
une «calme folie». Dans son désarroi, elle s’accroche non pas à son mari, mais à son grand fils, Paul, 
dont elle a découvert le journal intime qu’elle lit en cachette, et où elle se redécouvre elle-même. Elle 
y apprend qu'il a une liaison avec Anna, une femme mariée, beaucoup plus âgée que lui. Elle croit 
d'abord à une invention, mais doit bientôt se rendre à l'évidence, et conçoit alors une certaine jalousie 
pour cette femme à qui son fils se confie, alors qu'il se livre très peu à elle. Elle envie par ailleurs le 
jeune homme, qui réussit à se libérer de la tutelle familiale, des conventions et de l'autorité paternelle. 
Sur ce plan, elle se sent complice de lui. Il symbolise pour elle un affranchissement possible, une 
liberté qu'elle n'ose s'octroyer ouvertement. Mais cet athlète impitoyable que sa beauté physique et 
son caractère obtus condamnaient au narcissisme et à la violence, qui disait, dans son journal, vouloir 
aller chercher la mort sur les champs de bataille, est mort en montagne lors d’une sortie à skis. 
Dans la deuxième partie du roman, dont il est le narrateur, Rodolphe, le père, procède à un examen 
de conscience. Il se rend compte que Paul, cet adolescent énigmatique, qui faisait des études à 
l'université, se dérobait doucement mais avec une implacable fermeté à toutes les visées qu’en 
homme autoritaire et médecin (psychiatre semble-t-il) fier de la profession il avait sur lui, qu'il avait 
tenté de lui imposer. Son fils menait à l'écart des siens une existence totalement indépendante. Il a 
toujours été pour lui un étranger, et il tente en vain d'élucider le mystère de son existence. Partagé 
entre des sentiments contradictoires, il se demande si Paul aurait été secrètement amoureux de son 
ami, Frédérik. Certains indices le laisseraient croire. Mais l'enquête qu'il mène auprès de lui ne lui 
fournit guère de réponse. Rodolphe reste à la surface des choses et des êtres, préférant finalement 
sa tranquillité morale à la vérité. 



 11 

 
Dans sa confession, Frédérik, «un ange torturé», un rêveur romantique qui a «des passions pures, 
violentes et mystiques», dont l’étrangeté dérange tellement qu’il se fait battre dans la rue par des 
inconnus, avoue que c'est lui qui éprouvait pour Paul un amour profond et exigeant, alors que ce 
dernier aimait Anna. Jaloux de la femme qui l'avait dépossédé, il s'était brouillé avec son ami, la veille 
de l'accident de ski. Pour Frédérik, la seule solution se trouve désormais dans l'oubli et dans la 
renonciation à sa jeunesse. Il part mourir sur un champ de bataille. 
 

Commentaire 
 
Au premier abord, après “Une saison dans la vie d’Emmanuel”, ce roman parut sage, étonnamment 
sage, par son écriture de roman psychologique traditionnel, parfaitement disciplinée, ordonnée, 
élégante, par son mouvement calme et digne, admirable mais conventionnel. Et ce texte, qui met 
l'accent sur les conflits de l'être et du paraître, entre bien dans la série du roman psychologique, ici 
présenté sur le mode de l'authenticité aliénée ou illusoire. 
Madeleine, qui est la première narratrice, s’exprime ainsi : «Mon histoire est si simple, si fragile qu'elle 
ne mérite peut-être pas d'être racontée ; aussi je pense me faire à moi-même ce récit d'une solitude 
qui ne servirait à personne d'autre. On dit que j'ai un mari heureux, une maison heureuse, des enfants 
heureux. C'est peut-être vrai. On dit que je suis heureuse. De cela, je ne suis plus aussi sûre...» Son 
fils, elle le juge ainsi : «Il ne réfléchit pas, disais-je, voyant ce beau front stérile de dédain.» En fait, 
«tout ce qui n’était pas mouvement l’ennuyait», précise Marie-Claire Blais. L'insoumise qu’elle est vit 
son insoumission dans le secret, sous les apparences du bonheur et de la fidélité. 
Rodolphe, dès le départ, est hors course. Il incarne l'ordre, le devoir, le service des autres, toutes 
valeurs qui n’ont pas cours dans l'univers des insoumis. Mari trompé, il fait comme s'il ignorait 
l'infidélité de sa femme et son impuissance à atteindre l'autre. Il s'agite ridiculement dans ses vains 
efforts pour empêcher sa femme et son fils de dériver vers le néant qui les appelle. 
Frédérik se tait, souffre en silence à défaut de pouvoir extérioriser sa passion. 
Paul, le personnage central, focalisé par ces trois confessions, n'est jamais présenté de l'intérieur, 
sauf dans des extraits du journal intime, moyen par lequel Marie-Claire Blais fait entrer l'étrangeté, la 
radicale inquiétude, dans ce milieu tranquillement bourgeois. Les extraits sont sélectionnés pour 
alimenter les propos des deux premiers narrateurs. On y trouve des images d'égarement, de mort, de 
fin du monde, qui rappellent les premiers livres de la romancière. Paul ne fait rien hors du rêve qui 
l'emporte. Il est l'insoumis, plus que ne l'est sa mère qui, assez curieusement, en lisant le journal de 
son fils, s'identifie aussitôt à sa maîtresse. L'accident de montagne dans lequel il trouve la mort n’est 
pas un coup du sort, une surprise, mais le terme inévitable d'une chute lente de l'autre côté de la vie, 
le symbole d'une mort déjà accomplie.   
La technique de la triple narration permet de bien mettre l'accent sur l'aspect irréductible de ces points 
de vue, et tente d'accréditer la thèse de la relativité des perceptions et de la solitude des êtres, 
enfermés chacun dans son univers. Ces existences parallèles ne se rejoignent jamais, prises qu'elles 
sont dans le mensonge. Ne pouvant être ce qu'ils sont, les personnages ne font qu'échanger des lieux 
communs, des clichés, restent repliés sur leur désir qu'ils projettent sur l'être absent. Également 
fascinés, ils essaient non seulement de comprendre le disparu, mais, surtout, de se comprendre eux-
mêmes à travers l'ébranlement qu'il leur a communiqué. Les personnages narrateurs livrent en effet 
leurs secrets, leurs contradictions et leurs pensées profondes en projetant une image différente du 
jeune homme. Dans chaque cas, elle coïncide plus avec leur désir, leur manque, qu'avec une réalité 
qui reste pour eux, comme pour le lecteur, une énigme.  
Paul écrit son journal ; sa mère le lit. Les deux personnages principaux consument leur existence 
dans cette activité toute littéraire. Les gestes sont réservés au père et à Frédérik, qui, eux, habitent un 
monde d'action et de passion. C'est, dans ce roman, l'absence qui est seule réelle. Les deux seuls 
personnages qui comptent vraiment sont des présences inversées, de parfaits symboles du refus.  
Ce drame, Marie-Claire Blais ne l'analyse pas, et c'est ce qui peut décevoir. Ou plutôt elle commence 
à analyser, dans la plus pure tradition du roman psychologique ; mais, bientôt, l'analyse se perd dans 
les sables mouvants d'un rêve où les personnages, l'action, n'arrivent pas à prendre forme. Le rêve et 



 12 

la vie quotidienne ne se pénètrent pas l'un l'autre, ils s'empêchent mutuellement d'atteindre à une 
suffisante présence. Quels sont les champs de bataille où Paul voulait trouver la mort? Marie-Claire 
Blais se montre avare de détails dans des questions aussi triviales. 
Du fait de son style expressionniste, on peut considérer “L'insoumise” comme un livre de transition 
dans l'œuvre de Marie-Claire Blais.  
Il fut traduit en anglais sous le titre “The fugitive’’ (1978). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1967 
“David Sterne” 

 
Roman 

 
C’est l'histoire tragique du suicide de trois jeunes gens. David Sterne remémore pour des narrataires 
dûment nommés (son cher ami Michel, François, l'idéaliste, Julie, la petite amie violée, les 
professeurs, exécrés, les parents lointains) le récit lent et triste du suicide de chacun. Le premier, 
celui de Michel Rameau, entraîne irrémédiablement la mort, plus lente mais non moins sûre, de David 
Sterne, son ami d'enfance. Le parti pris de non-vie de ce dernier provoque à son tour, d'une façon 
funeste et fatale, la disparition de François Reine, un camarade de classe, qui, le seul des trois, 
manifestait pourtant quelque disposition à vivre. Dans les deux dernières parties, les héros sont morts 
; mais demeurent la culpabilité et la honte qui, sans répit, harcèlent les survivants. 
 

Commentaire 
 
La lecture de cette œuvre lyrique et intimiste, toujours aussi cruelle que lucide, peut rebuter au 
premier abord, ne serait-ce que par son pessimisme exacerbé, par cette inaptitude à vivre que 
semblent partager d'un bout à l'autre du roman tous les personnages sans exception. Et gare à celui 
qui aurait quelque velléité de bonheur, il est mis hors-jeu, au départ : «Vous n'avez pas le don du 
malheur, c'est tout. Comment pouvez-vous me comprendre?» Ce qui frappe dans la trame 
romanesque, c'est la dramatique incapacité de chacun d'assumer quelque bonheur que ce soit, ce 
refus systématique de tout conformisme bourgeois, de tout ordre établi. Ni les lois de la société, ni les 
préceptes de la religion, ni même la beauté de l'univers ne doivent contrarier leur projet de mort. Vols, 
viols, vices de toutes sortes font la matière noire du livre. Tout idéal de vie devient dérisoire ; rien ne 
peut racheter l'horreur et la douleur du monde, dont nous sommes tous plus ou moins responsables. 
David Sterne est toujours en mal de s'évanouir, de s'effacer, de s'identifier aux autres personnages. 
Et encore plus, au mal et à la mort mêmes. C’est avant tout le roman de la culpabilité, le roman de la 
dénonciation et non celui de la résignation, et il rejoint ainsi toute une littérature du désespoir.  
Dans ce texte divisé en cinq parties, Marie-Claire faisait éclater la forme romanesque. L’écriture était 
remarquablement nouvelle : ponctuation capricieuse, sinon parfois inexistante, rythme saccadé et 
rompu à tout moment, voix multiples se répondant les unes aux autres, sous le primat d'un «je» 
narrateur, David Sterne lui-même.  
La critique a été peu enthousiaste, sinon franchement hostile, qualifiant le roman  d'«indigeste navet» 
(Bonneville), de «livre faible» (Hertel) ou de «roman détestable qu'on n'aurait pas dû publier» 
(Bernier). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1967 
“L'exécution” 

 
Drame en deux actes 

 
Deux collégiens, Louis Kent et Stéphane Martin, qui ont mal lu Nietzsche, Gide et Musil, jouent un jeu 
dangereux. Ils se sont engagés par serment à commettre un meurtre gratuit, pour le simple plaisir de 



 13 

tuer, parce qu'ils en sont arrivés là dans leur cheminement personnel, mais aussi par une sorte 
d'étrange amitié-complicité. Un dimanche matin, à l'aube, pendant la messe, ils mettent leur projet à 
exécution. Ils ont placé dans un chapeau les noms de leurs compagnons ; on tire au sort le nom de la 
victime : ce sera le jeune Éric, quatorze ans, surnommé «le prince Éric». Un troisième étudiant, 
complice de Kent et de Stéphane, Christian Ambre (il est dans l'ombre des deux premiers), amène le 
jeune Éric à la chambre de Kent et de Martin. Après une mise en place à la fois badine et grave, 
Stéphane, sur le signal de Kent, tue le collégien en lui assénant un coup qui se veut mortel. Par la 
suite, Stéphane et Christian transportent le corps à l'extérieur du collège, près d'un boisé, où ils lui 
fracassent le crâne de plusieurs coups de pelle. 
Louis Kent, qui a été le manipulateur de cette sordide affaire, se tient hors d'atteinte de tout soupçon, 
mais consigne dans son journal qu'il a, lui aussi, «offert un sacrifice sur un autel ce matin», et qu'il a 
connu «le grand secret du sang sans même avoir à le verser». Cynique jusqu'au bout, il profite de son 
statut de président de la classe pour mettre, apparemment, tous ses condisciples dans le coup : à 
l'interrogatoire du supérieur, ils se disent tous coupables, sauf Lancelot et d'Argenteuil qui, refusant de 
jouer le jeu de Kent, apparaissent alors comme coupables. Par la suite, Stéphane, rongé par le 
remords, fait l'aveu de son crime, et les dernières séquences le montrent en prison, ainsi que Lancelot 
et d'Argenteuil, tous trois menacés de la peine de mort, alors que le seul véritable coupable, Louis 
Kent, continue de se faire applaudir par les autres élèves, symboles de la société des suiveurs.  
 

Commentaire 
 
De l'aveu même de Marie-Claire Blais, c’est le meurtre, en avril 1964, du frère Oscar Lalonde, portier 
du collège de Matane, trouvé assassiné dans sa chambre, qui est à l'origine de sa pièce. À la suite de 
l’enquête, trois élèves du collège, soupçonnés d'avoir commis le crime, furent arrêtés, interrogés, mis 
en prison, puis, après un procès qui conclut à leur innocence, furent acquittés et libérés. Le meurtre 
du portier demeura juridiquement inexpliqué : ce fut donc un «crime parfait».  
Se déroulant dans une chambre triste et froide d’un collège, la pièce est statique, mais sulfureuse et 
troublante, mêlant humour et atmosphère tragique dans un style à la fois poétique et direct. Le 
premier acte est centré sur le meurtre lui-même : préparatifs, exécution, extension de la culpabilité à 
Stéphane, à Christian, à tous les élèves de la classe. Dans le deuxième acte sont introduits des 
personnages épisodiques : la mère de Kent et la sœur de Stéphane viennent leur rendre visite au 
parloir du collège, n'ajoutant rien à l'action, sinon une mise en relief du caractère machiavélique de 
Kent. Ce personnage, par sa complaisance dans le mal, par son pouvoir dominateur qui l'amène à se 
mettre à la place de Dieu, rejoint les autres figures étranges de l’univers de Marie-Claire Blais, 
dépassant en perversion Jean Le Maigre, et offrant, dans une atmosphère qui rappelle “David 
Sterne”, le spectacle d'une nature schizoïde, véritablement psychopathe.  
La pièce pose ces lourdes questions : comment peut-on franchir si facilement la frontière entre le jeu 
et la réalité? comment peut-on vivre avec la culpabilité? qui est coupable? 
Elle fut créée le 15 mars 1968 au ‘’Théâtre du Rideau-Vert’’ à Montréal. Malgré l'originalité de la mise 
en scène d'Yvette Brind'Amour et l'interprétation brillante de Daniel Gadouas et d'André Bernier dans 
les rôles principaux, ce spectacle d'une cruauté aussi gratuite reçut un accueil défavorable auprès de 
la critique aussi bien que du public. 
La pièce a été publiée dans ‘’Théâtre’’ avec quatre autres pièces (1991).   
Elle a été traduite en anglais par David Lobdell sous le titre de ‘’The execution’’ (1976). 
_________________________________________________________________________________ 
 
Marie-Claire Blais composa une trilogie romanesque formée de :  
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
 
 
 
 



 14 

1968 
“Manuscrits de Pauline Archange” 

 
Roman  de 120 pages 

 
La narratrice, Pauline Archange, adulte, retrace ses souvenirs d'enfance. En 1945, à Québec, elle 
était une petite fille de cinq ans et demi dans une société confite en dévotion, avec ses prêtres 
pervers, ses bonnes sœurs sadiques, ses petits bourgeois malveillants, ses boutiquiers rapaces, ses 
bouchers sanglants et ses vagabonds.  
Son père était un ouvrier qui, chez lui, rêvassait ou racontait des histoires. Il croyait aux «miracles de 
la providence». Pauline a un peu pitié de cet homme qui était fini à quarante ans.  
La mère restait à la maison, veillant à tout, selon les mœurs d’alors. Pauline Archange ne sait pas 
quoi penser d’elle. Parfois, elle l’admire car, sous ses apparences maladives et son caractère 
irascible, elle était courageuse et était même une «insoumise». Parfois, elle la hait, et a peur de lui 
ressembler en vieillissant.  
Pour une raison ou une autre, Pauline Archange ne s’aime pas beaucoup. Elle se trouve sans cœur, 
désobéissante, infidèle, méchante, et elle ne comprend pas pourquoi elle ne parvient pas à aimer 
ceux qui l’entourent comme ils le méritent, croit-elle. À son grand désarroi, elle s’aperçoit que son plus 
grand plaisir est de faire de la peine aux gens, puis de les consoler.  
Ce sentiment de culpabilité fut nourri par les religieuses qui s’occupèrent d’elle au pensionnat où elle 
passa toute son enfance. Elle les voyait comme des personnes sèches qui «puent légèrement la 
mort», et dont la bonté, quand elle se manifeste, est «cruelle». Elle éprouva son premier amour pour 
une petite fille du pensionnat, Séraphine Lehout, dont le visage de martyre l’attira irrésistiblement 
quoique provisoirement car elle voltigea de petite amie en petite amie, sans se soucier des larmes 
qu’elle faisait jaillir. Et cet amour s'étiola, soumis lui aussi à la loi inflexible de l’oubli et du temps qui 
passe. Lorsque survint la mort absurde de Séraphine, happée par un autobus, elle avait déjà, depuis 
plusieurs semaines, cessé d’exister dans le cœur de Pauline qui se reprocha longtemps de l’avoir 
abandonnée, voyant cet accident comme un viol dont elle était responsable. 
Elle tenta d'harmoniser ses rêves avec le milieu, mais découvrit en la Terre un lieu de souffrances et 
d’humiliations. Elle s'interrogea sur la pertinence de l'amour dans un monde «toujours à feu et à 
sang», monde sanguinaire et impitoyable où l’innocence a tôt fait de se faner, et où les enfants sont 
vieux et las. Elle avait le sentiment que le temps coule en vain, que les saisons se succèdent en 
ramenant les mêmes tourments. Que ce soit chez elle, à l’école avec les religieuses, dans sa parenté 
ou chez les scouts, partout Pauline rencontrait la maladie du corps et de l'âme. Au sein de cet espace 
où, comme les animaux, on se réfugiait dans les trous, les caves et les ravins, les mendiants 
préparaient des guet-apens pour les petites filles, les mères vindicatives se répandaient en reproches, 
les religieuses imposaient un régime policier, les pères torturaient leurs enfants. Il lui semble que ce 
sont surtout les doux et les innocents qui sont voués à la mort : Émile, le petit frère, plante rare 
remplie de la sève de la miséricorde, n’arriva pas à s'acclimater à l'air vicié qu'on respire ici-bas ; 
l'oncle Sébastien, qui aimait trop le rêve et l'étude, fut emporté par la tuberculose ; le débile Jacob fut 
broyé par le système ; l'angélique Séraphine mourut. S'éleva en vain la voix rebelle et sacrilège de 
Louisette Denis, et fut trop souvent submergée par d’indéracinables préjugés la mansuétude du 
médecin, Germaine Léonard. 
La précoce héroïne s'affirma dans la révolte et la transgression, et, l’espoir venant de l'écriture, elle 
écrivit en imagination de «fougueux récits». Mais il est bien difficile d’apprendre l’art d’écrire dans un 
milieu qui méprise les livres. Quelqu’un de plus éclairé lui en donne un qui s’intitule “Les aventures 
d'une prisonnière ou Histoire d’un captif sous la terre” ; mais l'aspirante à l'écriture n'en a pas moins 
l'impression que ses «doigts effleurent la liberté au bout de chaque ligne». 
 

Commentaire 
 
Marie-Claire Blais créa un texte plein, redondant, saturé, sans air où respirer hors la fétide haleine des 
infamies. La romancière n’a guère de pitié pour ses personnages qu’elle décrit d’une plume 



 15 

impitoyable. La petite fille voit la vie avec le grossissement et les déformations propres à son âge. 
L’abandon de Séraphine est le sommet du roman, mais elle avait déjà été victime de l’oubli.  
Le récit avance dans un temps en apparence sans failles, s’étalant sur l’huile des jours, mais, en 
réalité, rempli d'ellipses, d’oublis, abolissant ses propres instances, bifurquant au hasard d'un adjectif 
ou d'un nom de personne. Les mots «parcourent la surface de l'oubli», le texte lui-même fonctionnant 
comme l'oubli : sitôt racontés, certains événements, certains personnages disparaissent pour ne plus 
jamais revenir, d'autres réapparaissent, polis par le temps, transformés par l’imagination.  
Pour ce roman, Marie-Claire Blais reçut le prix du gouverneur général du Canada. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1969 
“Vivre ! Vivre !” 

 
Roman 

 
Pauline Archange, adolescente, déménage avec sa famille, agrandit le cercle de ses connaissances, 
poursuit sa quête de la liberté, découvre la littérature.  
Par le déménagement, elle s’apprête à oublier le passé, ce qui lui permet de mieux le faire revivre, 
leçon qu’elle apprend en écoutant le récit que son père fait «d’une féroce tempête du jour de Noël» 
qui provoque en elle instantanément une «immense tempête» car ce «récit», dit-elle, «semblait 
refléter, dans un passé lointain, un peu de la fureur désolée qu'[elle] éprouvai[t] dans le présent». Lui 
est révélé le fait que l'écriture tire l'être hors du temps, annule le temporel pour ne retenir que l'éternel. 
À son tour, mue par la violente nécessité, elle fournit sa propre version de la tempête qui, 
évidemment, trahit la réalité de l'autre. 
En changeant de quartier, Pauline retrouve la même inhumanité : la maladie de Louisette Denis, 
l'infirmité de son frère, Jeannot, les condamnations de mère Saint-Georges. Pourtant, une prise de 
conscience s'effectue car, quittant le domaine étroit de la famille et de l'école, elle rencontre les 
représentants traditionnels de la société : le médecin, le prêtre, le prisonnier, l'intellectuel. Elle 
découvre aussi qu’elle est une fille d’ouvriers, qu’elle fait partie des «enfants du malheur» que la 
société québécoise d’alors produisait, et qu’elle ne bénéficie d’aucuns des privilèges des enfants de la 
bourgeoisie. Elle doit commencer à se frotter à la vie qui, pour elle, sera toujours plus difficile, la 
plupart des filles d’ouvriers de cette époque devant devenir caissières dans une banque ou quelque 
chose de similaire. Son destin de fille pauvre est tout tracé si elle se laisse faire. 
Elle raisonne sur les êtres qui ne lui paraissent plus aussi simples qu’avant. La médecin Germaine 
Léonard est la première adulte qu’elle regarde avec intérêt, et dont elle voudrait attirer l’attention. Mais 
«Germaine Léonard affiche une bouderie cruelle qui me la rendait souvent étrangère», écrit Pauline 
Archange, stupéfiée par ce refus, car elle est un peu amoureuse d’elle. N’importe ! Elle la regardera 
vivre. C’est sur elle qu’elle testera sa féminité et son rôle dans le monde comme femme. Elle pourrait 
être pour elle le modèle de la femme émancipée qui a réussi dans sa carrière, et qui dispose 
librement de sa vie affective et sexuelle, en dehors de l'institution du mariage. Germaine Léonard 
prend en pitié les petites filles du pensionnat, et se bat contre les religieuses pour améliorer leur 
hygiène et leurs conditions de vie en général. L’important pour elle est de se pencher vers les êtres. 
Elle croit à la médecine sociale, et écrit des articles dans “La vie ouvrière”. «Malgré un caractère 
sensuel, elle a choisi la sainteté laïque et passe sa vie à travailler sans se soucier des hommes outre 
mesure, bien qu’elle se permette des amants de temps en temps». Pauline l'admire un certain temps, 
mais, en l’observant, apprend que la sainteté laïque ne vaut pas mieux que l’autre : si Germaine 
Léonard peut, dans le journal des ouvriers, dénoncer des injustices dont sont victimes les plus 
démunis, elle n'arrive pas, dans sa vie quotidienne, à se défaire des préjugés de sa classe contre les 
pauvres et les criminels qu'elle considère comme ignorants et pervers. Elle rejette violemment les 
paroles de pitié du prêtre renégat, Benjamin Robert, qui déploie une charité ardente, dont la parole 
volcanique ressemble à des torrents de lave ; qui, refusant de continuer à incarner la vertu, comme 
ses confrères, décide de rejoindre le troupeau des coupables. Mais cet ange de compassion est 
pédophile, et, s’il ne pêche pas par orgueil, il «succombe à la luxure», comme il le dit. Il se lie d'amitié 



 16 

avec le parricide Philippe L'Heureux qui, avec une intransigeante lucidité, assassine le juge, son père, 
qui, tout en disant aimer la justice, a condamné à mort un ivrogne «pour un pauvre crime de fatigue, 
de lassitude...» 
Si le monde littéraire offre l'occasion à Pauline de se frotter à la culture et au savoir, il ne lui révèle pas 
la source vive de la création. Elle constate que l’écrivaine catholique Romaine Petit-Page est toujours 
à la remorque des écrivains romantiques, et écrit des livres d’une sentimentalité haïssable ; que les 
poèmes sublimes de Louis, son fiancé, représentant de la noble France, paraissent bien pâles et 
artificiels. Julien Laforêt initie Pauline à la connaissance des écrivains de l'antiquité et à l'histoire ; 
mais, même si sa rigueur intellectuelle est admirable, il demeure prisonnier de son érudition, sombrant 
dans l'abstraction, restant attaché aux apparences et à l'attrait du pouvoir. Cependant, ni les lacunes 
des maîtres ni leur emprise ne semblent entamer l'intégrité de l'apprentie écrivaine qui continue 
obstinément à chercher sa propre voie, sa propre voix. Il reste que les extraits de ses manuscrits 
révèlent un texte malhabile, aux mots de tous les jours, qui a seulement le mérite d'être personnel. 
 

Commentaire 
 
Le livre s'ouvre sur deux récits parallèles, celui du déménagement narré au présent par l’autrice et 
celui «d’une féroce tempête du jour de Noël» émanant du père et présenté à l'imparfait. Ces deux 
récits superposés dans le temps et adressés à des destinataires différents, l'un au lecteur, l'autre à 
Pauline, ont pour fonction de mettre en présence la dialectique de l'écrit et du vécu. Écrire ne se fait 
pas dans la tiédeur et avec la froide raison, mais constitue un geste incandescent qui opère la 
déflagration du réel. 
Pour la première fois chez Marie-Claire Blais, la tendresse dominait la haine ; elle sortait dans la rue, 
brossait des tableaux saisissants des petites gens accablés par le travail. Germaine Léonard 
ressemble beaucoup aux héroïnes de Tourgueniev dans ses derniers textes ou à certaines jeunes 
femmes de Tchékhov qui travaillent dans les «zemstvo».  
Le livre contient des pages très intéressantes sur l’esprit qui régnait chez les jeunes gens de cette 
époque qui discutaient, entre autres sujets, du rôle du clergé dans les hôpitaux. 
Les deux tomes furent traduits en anglais sous le titre “The manuscripts of Pauline Archange” (1969). 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1970 
“Les apparences” 

 
Roman de 190 pages 

 
Pauline Archange poursuit son apprentissage, découvrant ce qui se cache derrière les apparences.  
Ayant ses premières règles, devenue jeune fille, elle est attentive aux réalités de l'amour. Lui est 
révélée la fragilité des sentiments humains : elle constate que l'amour de Louis pour Romaine Petit-
Page a perdu de son ardeur ; que l'admiration de Julien Laforêt pour la poétesse s'est transformée en 
froideur ; que, derrière la vie dissolue d'Huguette Poire, se cache un «désir d'innocence» ; que 
Germaine Léonard, loin d'être affranchie, vit dans la culpabilité et la honte sa liaison avec un homme 
marié, ses apparences honnêtes couvrant la honte de cet amour interdit par la société. 
De son autre poste d'observation, le monde du travail, Pauline Archange lève encore le voile des 
apparences. Elle doit affronter la dure réalité, c'est-à-dire «gagner sa vie», expérience qui est d'abord 
tentée dans deux endroits particulièrement prosaïques et sans âme : le magasin d'Éloi Gagnon et 
frères, et la Banque du Roi. L'argent règne en maître, et divise l'univers en deux : les puissants qui, 
comme Éloi Gagnon, «souvent plus criminels que les autres», sont protégés par la loi, et les démunis. 
telle Louisette Denis, qui, pour un petit vol à l'étalage, devra subir « le jugement de la réalité et ses 
terreurs». Le «mortuaire édifice» de la banque tue tout sentiment de compassion et toute aspiration 
noble. Pauline va donc chercher le pain quotidien ailleurs, dans des lieux réservés aux marginaux : à 
l'asile de Notre-Dame-des-Fous et au monastère des capucins, «autre congrégation de déments». Là 



 17 

sont réunis ceux qui n'ont pas réussi à dompter leur imagination et leurs rêves, et dont l'espace vital 
s'est rétréci au fur et à mesure que l'espace du rêve les envahissait.  
Sa volonté de devenir écrivaine s’affirme, mais se heurte à la difficulté de la mise en œuvre : «Je 
rêvais tant d'écrire la vie que je croyais parfois la posséder. Mais, quand je voulais écrire ces choses 
du passé, elles semblaient disparaître dans la brume, ne laissant devant moi que des pages 
blanches». Ses fréquentations littéraires ne font que la confirmer dans sa conviction que la véritable 
création ne peut être le fruit de l'imitation, pas plus qu'elle ne peut se laisser imposer ses sujets 
d'inspiration ou ses modèles (au monastère, le père Allaire lui conseille de lire Paul Claudel et 
François Mauriac, et de rejeter Arthur Rimbaud et Paul Verlaine). Elle ne partage pas plus l’opinion de 
Germaine Léonard qui aime la littérature sociale ou académique. Elle préfère l’avis de l’ami de 
Germaine Léonard, Pierre Olivier : «Un écrivain transmet sa vision, voilà tout, saine ou malade, c’est 
toujours une vision du monde !» ; il prend comme un bon exemple d’écrivain Philippe L’Heureux, 
tandis que Germaine Léonard considère qu’il «décrit des personnages avancés dans la 
décomposition et qui cultivent leur délire», et elle l’accuse de justifier la névrose. Pierre Olivier lui 
reproche de croire dans une utopie sanitaire qui ne tient pas compte de l’humanité, et on se doute que 
leur liaison ne durera pas très longtemps.  
La dernière rencontre entre Germaine Léonard et Pauline Archange est brève mais dure, car cette 
dernière, qui n’a pas pu poursuivre ses études, ne travaille plus et commence à «suivre son délire» ; 
elle frise la déchéance, et devient presque une vagabonde.  
À la fin, c’est l’hiver, et il neige sur Québec. Pauline marche dans la rue en grelottant. À travers la 
vitrine d’une boucherie, elle voit un jeune homme en train de dépecer un bœuf. Elle trouve qu’il 
ressemble à un ange de Dürer, mélancolique et solitaire. C’est un signe du destin. Elle fera partie de 
la communion des saints, et découpera des bœufs puisque tel est le rôle des écrivains. 
Au terme de son voyage d'initiation, il apparaît à Pauline Archange que c'est seulement dans le 
recueillement et la solitude que peut naître la création authentique, engendrée dans le délire et la foi. 
Elle veut être tel l'ange de Dürer, «ouvrier solitaire» en qui «tout était violence, méditation 
passionnée» mais dont la violence «ne s'apaisait que dans le travail». 
 

Commentaire 
 
Dans ce volume, la distance qui séparait le personnage-néophyte de la narratrice-autrice s'est 
amenuisée grâce au recul de Pauline Archange à l'égard des événements du passé. Si bien que, 
dans le récit rétrospectif des Noëls d'autrefois qui compose le premier chapitre, la voix de 
l'adolescente et celle de l'adulte se confondent.  
Sous les traits de Philippe L’Heureux, on peut reconnaître Jean Genet, Marie-Claire Blais ayant été 
saisie par le personnage du renégat de la société qui se consacre à célébrer la beauté des 
marginaux, des déviants, des criminels. 
Le livre fut traduit en anglais sous le titre “Dürer's angel” (1976). 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

Commentaire sur la trilogie 
 
Si elle se démarque des premières œuvres de Marie-Claire Blais par son réalisme, ce n’est pas une 
biographie. C’est tout de même une forme spécifique du récit intime : celle d’un moi qui tente de 
s’exprimer à travers les méandres d’un passé à faire ou à refaire, d’une enfance perdue. On voit tout 
de suite que cette chronique de souvenirs rassemblés dans un ordre apparemment chronologique fait 
partie de son « roman familial» dans le sens où Freud l’entendait, même si maints des personnages 
qu’on y trouve peuvent paraître extraordinaires. Elle déclara : «J’ai emprunté à mon entourage des 
personnages, des situations, tout en évitant d’être tout à fait Pauline Archange. Néanmoins, je crois 
être partout présente dans la majorité des dialogues. Cette situation me permet d’entretenir un 
échange toujours fructueux avec mon intériorité.». Ces mémoires fictifs ne s'ordonnent pas en 
fonction de lieux chronologiques bien stricts : la narratrice procède plutôt par condensation et par 



 18 

étayage de ses expériences, montrant comment l'écrivaine en herbe qu'est Pauline tente d'articuler le 
vécu et l'écrit qui s'attirent et se repoussent mutuellement.  
Ces livres font une large part à la ville, se situent dans un cadre proche, urbain et ouvrier, mais 
n'offrent pourtant qu'une réminiscence lointaine de “Bonheur d'occasion” de Gabrielle Roy. En 
revanche, Marie-Claire Blais y fit entendre bien des harmoniques familières à l'univers romanesque de 
Réjean Ducharme. Ainsi la mort de Séraphine n'est pas sans rappeler celle de Constance Chlore 
dans ‘’L’avalée des avalés’’ : elles sont écrasées par un autobus ;  leur meilleure amie est coupable 
d'oubli ; dans les deux cas, l'angélisme ne résiste pas au quotidien qui le broie littéralement. Marie-
Claire Blais se reconnaît elle-même une réelle fraternité dans l'errance et dans la solitude avec 
Réjean Ducharme.  
Elle peignit une famille aliénée, une société sans idéal, un univers hostile et menaçant où le gel des 
esprits se confond avec le gel de l'hiver, où les consciences se débattent dans les glaces de la morne 
et lugubre culpabilité qui les ronge toutes sous «l'œil de Dieu brillant de malice et de dureté». La 
médiocrité et la bêtise règnent ; les injustices et les ignominies se multiplient ; la trilogie est traversée 
par nombre de morts et de malades. Aussi a-t-on pu reprocher à l’autrice son misérabilisme. 
Les plus favorisés tentent bien de s'élever au-dessus de leur condition par le recours à la magie de 
l'écriture. Mais en vain. Celle-ci se révèle vite inefficace, soit qu'elle se heurte au mur de l'ignorance et 
des préjugés, soit qu'elle n'arrive pas à se déprendre des rets de l'autorité littéraire et religieuse. 
L’indomptable Pauline Archange veut mourir à la réalité sordide pour naître à la fiction salvatrice. 
Consumée très tôt par le désir d'écrire, elle s'abîme dans la quête des secrets de la création pour 
échapper à cette fangeuse vie, pour disposer du pouvoir de rédemption de l'écriture. Il lui faudra donc, 
tel Fiodor Dostoïevski, laisser les forces de l'irrationnel s'emparer d'elle : «Dis-moi, devant ce corps 
tordu, cette face convulsive, pourrais-tu nier, la force, l'irrationnelle violence qui ont saisi l'écrivain 
quand il pénétrait la vie d'un tel personnage... moi je pense qu'il était à la fois Rogojine et son meurtre 
et le prince qui avait pitié de lui dans un état de merveilleuse hébétude» (“Les apparences”). 
Dostoïevski, s'identifiant à la fois au prince idiot et au meurtrier Rogojine, assumant en même temps 
la pitié et la violence du monde, rappelle les deux pôles qui régissent l'univers torturé des “Manuscrits 
de Pauline Archange”. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1972 
“Le loup” 

 
Roman de 240 pages 

 
D'entrée de jeu, le narrateur et protagoniste du roman, Sébastien, un homosexuel de vingt-quatre 
ans, étudiant au conservatoire de musique, commence par déclarer que ce qui anime son idéal 
amoureux, c'est le précepte chrétien, universellement répandu : l'amour du prochain ; qu’il s’est voué 
à un idéal de compassion ; qu’il s'est fait rédempteur d'âmes, choisissant ses amants parmi les êtres 
tourmentés, au cœur atrophié, marqués du signe de la mort. Il dresse le bilan de sa vie amoureuse, 
déroule le fil de ses amours passées. Le collégien Bernard fut le premier : pervers, lucide, dévoué «à 
l'idéal de chevalerie du mal», il lui montra la voie de l'animalité. Lucien, maître de contrepoint, et 
Georges, commerçant protecteur de musiciens, étaient de la race des soumis et des pusillanimes, 
asservis aux lois sociales, refusant d'accepter leur homosexualité. Puis il y eut Luc, Gilles, et l’amant 
du moment est Éric, l'un de ses professeurs, qui dit être un «loup féroce». C’est que l’échange 
amoureux, bien souvent, ressemble à la relation entre le loup et l’agneau. Issue attendue et 
impossible, une tentative de vie à trois est faite par Éric, Sébastien et Gilles.  
 

Commentaire 
 
Marie-Claire Blais explorait le milieu des homosexuels, des “gais’’ égoïstes et narcissiques, étudiait 
leurs «besoins fantasques et insondables», leur mythologie. Montrant une amitié particulière pour ses 
héros qu'elle trouvait vulnérables, elle procédait, sur un ton presque mondain, avec un don subtil de 



 19 

pénétration et de compréhension qui frappe autant le cœur que l’esprit, à une analyse de l’amour 
homosexuel, qui est dit «contre nature», et qui, par sa marginalité même, donne du relief aux ombres 
et aux dessous de la nature humaine, angoissée et contradictoire. Mais elle analysa en fait le couple 
en général, les problèmes d’incommunicabilité. Elle illustra bien la puissance de l'imaginaire qui 
oriente les destinées humaines, qui alimente illusions et chimères. 
Outre la confession de Sébastien, confidences, aveux, conversations, plaidoyers, objurgations 
composent le roman. Par cette stratégie narrative axée sur la parole, Marie-Claire Blais voulut 
rejoindre ce que l'être a de plus intime et de plus profond, ce qui se cache au-delà des apparences. 
Aussi a-t-elle éliminé ces apparences que sont les descriptions physiques, le décor ou les situations 
sociales, pour ne garder que le médium privilégié de la voix et de l'écoute. À la voix dominante de 
Sébastien (même si c’est Éric qui dit être «un loup», on peut se demander si ce n'est pas lui qui l'est 
vraiment, tant sa charité même est diabolique), qui emprunte les accents de l'interrogation 
douloureuse, de la tendresse et de la vérité, se mêlent et se superposent, comme en contrepoint, les 
autres voix, dissonantes, suppliantes, accusatrices, cris d'abandon, de détresse, toutes clamant la 
même faim d'amour. Le déchirement de l'être est ainsi habilement intensifié par ce concert de voix 
pressantes qui s'appellent et se répondent sans cesse, mais toujours en vain. Constamment, 
l'émotion affleure, et trouve son chemin à travers les méandres amoureux des hommes-loups. 
Organisé comme une suite de variations sur le thème de l'amour dévorant, le roman se divise en 
quatre chapitres dont chacun est lié à la figure d'un amant mais sans jamais oublier ni les amours 
passées ni celui du moment, si bien que chaque nouvel amour est vu comme se nourrissant de 
l'ancien, et déterminant déjà celui à venir. L’histoire de la liaison avec Éric ouvre et clôt la série des 
amours narrées. 
Le livre a été composé avec un art consommé, a été écrit dans une langue extraordinairement 
limpide, et avec une musicalité extrême, tout se passant dans le registre de la voix.    
La critique a généralement apprécié ce roman.  
Il fut traduit en anglais sous le titre “The wolf’’ (1974). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1972 
“Le disparu” 

 
Pièce de théâtre radiophonique de 45 minutes   

 
Le départ de Gérard, le cadet et le mouton noir d’une famille bourgeoise, qui a refusé, au nom de sa 
liberté, d'entreprendre la carrière médicale qui est reprise de père en fils, perturbe complètement la 
vision du monde d'un de ses frères, Robert, qui est médecin. Il se demande s'il faut vivre, selon la 
norme, «au service des autres», comme son père, ou vivre en suivant l'instinct de liberté et 
d'individualisme comme son frère disparu. Il en discute avec ses parents et aussi avec son frère, 
revenu... un an plus tard.   
  

Commentaire 
 
La pièce a été créée par la radio de Radio-Canada à l'émission ‘’Premières’’.   
Elle a été publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’, avec sept autres textes (1999).   
Elle a été traduite en anglais par Nigel Spencer sous le titre de ‘’Vanished’’ ( 2005).   
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 



 20 

1972 
“L’envahisseur” 

 
Pièce de théâtre radiophonique de trente minutes 

 
Un homme excessivement bon, Joseph, se voit déposséder de sa terre, de sa femme, de son fils 
aimé, par un passant à qui il a offert l'hospitalité d'un repas, et qui a profité de sa naïveté excessive. 
 

Commentaire 
 
La morale de cette fable sur la bonté et le mal, où on se demande si la bonté est viable ou si elle n'est 
que bêtise et manque de lucidité, se résume par le proverbe «Charité bien ordonnée commence par 
soi même».  
La pièce a été créée par la radio de Radio-Canada à l'émission ‘’Premières’’.   
Elle a été publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’, avec sept autres textes (1999).   
Elle a été traduite en anglais par Nigel Spencer sous le titre de ‘’Invader’’ (2005).   
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1972, Marie-Claire Blais s’établit en Bretagne avec son amie, la peintre Mary Meigs. 
Elle produisit :  
_________________________________________________________________________________ 
 

1973 
“Deux destins” 

 
Pièce de théâtre radiophonique 

 
La rencontre annuelle de Jacques et Gilbert, deux amis d'enfance, donne lieu à une discussion pleine 
de nostalgie et d'amertume lorsqu’ils font le bilan de leurs piètres existences en regard de leurs 
aspirations d'autrefois. Jacques s'est marié, un peu forcé par la grossesse de celle qui l'avait secouru 
au jour de son suicide raté ; depuis, il semble avoir oublié ses rêves d'écriture, son talent, ses désirs. 
Gilbert fait le procès de la nouvelle vie de Jacques, qu’il considère être «son véritable suicide» ; il 
essaie de le secouer, lui montre que sa femme entretient son engourdissement pour le garder. 
Jacques s'éteint, ses rêves remplacés par des cauchemars.   
   

Commentaire 
 
La pièce a été créée par la radio de Radio-Canada. 
Elle a été, en 1999, publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’, avec sept autres textes.     
Elle a été traduite en anglais par Nigel Spencer sous le titre de ‘’Two fates’’ (2005).  
_________________________________________________________________________________ 
 

1973 
“Un joualonais, sa joualonie” 

 
Roman 

 
Ti-Pit est un enfant de la crèche qui, après avoir travaillé sur une ferme avec Ti-Cul pendant quelques 
années, immigre à la ville, Montréal. Pensionnaire chez «la mère Fontaine», il s'embauche à la 
“Rubber company”, mais devient vite chômeur, et fréquente assidûment la taverne, où il rencontre 
l'écrivain Éloi Papillon, professeur-poète, qui, ayant appris le «joualonais» [le joual, l’argot québécois], 
pour parler à tous et au nom de tous, lui donne des cours, et le fait entrer dans le cercle de ses amis, 
des petits bourgeois hypocrites qui croient posséder la culture : l’éditeur Corneille, l'avocat de 



 21 

Québec, Papineau-le-marxiste, le professeur-poète. En face d'eux, Ti-Pit le chômeur, Ti-Cul 
l'assassin, Ti-Guy l'utopiste meurtri, les petites tapettes, Mimi et Dany, le prêtre ouvrier Vincent, 
paraissent d'une moralité exemplaire parce qu'ils sont dépourvus de prétention. Les intellectuels sont 
condamnés par le désaccord entre leurs propos et leurs conduites : au nom de ses principes, 
Papineau-le-marxiste laisse mourir de froid sa femme et ses enfants ; Papillon est uniquement occupé 
à se trouver du génie ; l'éditeur Corneille, féru des droits de l'Homme, publie n'importe quoi. On 
rencontre aussi des fédéralistes et des séparatistes, des grévistes, des féministes. Chaque groupe 
ayant son oppresseur, ennemi qui ne prend pas toujours le visage du dominant (homme, patron, 
anglophone, bourgeois) ou de la norme, mais souvent celui-là même des opprimés, on voit des 
groupes de femmes se battre pour des points de détail dans la doctrine, bisbilles auxquelles 
s’adonnent aussi les communistes ou les travailleurs. Quant au poète national, Papillon, il se fait jeter 
en bas de l’estrade par des «gars d’usines» qui l’accusent de ne connaître «rien de rien à [leur] 
misère», de n’être qu’une «espèce de professeur payé à la grosse piastre» pour parler à leur place. 
À la fin du roman, Ti-Pit rejette son surnom pour reprendre son vrai nom, Abraham Lemieux, affirmant 
ainsi son droit de rompre avec la sous-culture dont les écrivains vantent le pittoresque. En ceci, le rôle 
de Papillon n'a pas été entièrement négatif puisque c'est lui qui éveilla Ti-Pit à la nécessité d'assumer 
sa propre identité. 

 
Commentaire 

 
Le titre, avec ses douteux néologismes, confine déjà le lecteur, avant qu’il ait lu une seule ligne, à 
l'univers étroit et restreint du Québec qui utilise le joual. Les dialogues se déroulent d'un bout à l'autre 
dans cette variété de français pitoyable, avec ses déformations, ses prononciations, ses élisions, ses 
vieux mots français (dont les «sacres» que l'«écrivailleux» Papillon lance à tout moment pour se 
mettre au diapason du «peuple»), ses anglicismes qui traduisent la crise d'identité du Québec. Le livre 
est en fait une satire de ces particularismes langagiers, la moquerie d’une culture à l’égard d’elle-
même : «J’suis pas comme un autre, j’ai pas une graine d’instruction mais j’attrape les mots comme 
une maladie, j’me fais des fois une jasette pas mal savante mais ça c’est mon secret à moé, y paraît 
que les mots ça fait vivre quand on a personne» - «C’est pas vrai qu’on va toujours vivre comme des 
chacals, c’est pas vrai, ça, Christ». En fait, le livre est écrit dans une forme de joual littéraire qui sonne 
à la fois faux et juste. 
Le pauvre Ti-Pit est le prototype de ce que la société peut sécréter de plus sacrifié et de plus 
misérable. Mais le «blues», le vague à l'âme habitent tous les personnages qui subissent le mal de 
vivre et de survivre, ce climat typiquement montréalais fait de grisaille et de neige, que Marie-Claire 
Blais sut bien rendre.  
Elle abordait frontalement la question québécoise, à contre-courant du nationalisme ambiant, exerçant 
son ironie moins sur la nation québécoise que sur l’idée de nation, l’altercation entre Papillon, et les 
ouvriers manifestant la désagrégation des espoirs de cohésion. On voit que la lutte contre 
l’oppression et l’assujettissement se disperse en autant de revendications individuelles difficiles à 
coordonner puisque chaque groupe clame la préséance des siennes sur celles de l’autre. Surtout, 
c’est l’idée d’un combat commun et de l’obligation, pour ce faire, d’une identité et d’une langue 
partagée qui en prend pour son rhume. En composant son roman dans une langue imaginaire, dans 
un joual qui n’est pas celui de Tremblay ni celui des quartiers ouvriers ; en insistant sur le partage peu 
efficace de cette langue imaginaire équivalant, si l’on en croit le titre, à une population, à un territoire 
et à une identité, Marie-Claire Blais montra l’ineptie de l’enfermement d’un peuple dans une nation 
unie et indivisible, dans une doctrine économique et philosophique fonctionnant selon une logique de 
l’exclusion, ou encore dans une langue faisant force de loi. Vouloir parler «joualonais» pour se 
rapprocher des petites gens, comme le souhaite Papillon, revient à parler une langue qui n’existe pas, 
mais qui ne saurait surtout pas être le seul critère de rassemblement d’un peuple. 
Cette critique passe par la mise en lumière d’une population habituellement reléguée aux marges du 
groupe dominant définissant le «Québécois» : femmes, pauvres, travestis, toxicomanes, délinquants 
et prêtres aux mœurs libérées. Regroupées lors d’une grande manifestation dite des «trous-de-cul», 



 22 

ces multiples communautés n’arrivent pas à s’associer pour défendre une même cause : la libération 
du «Joualonais». 
Mais l'univers de souffrance et de misère propre à tous les romans de Marie-Claire Blais est ici donné 
comme à petites doses, à travers les dires des uns et des autres, de petits coups d'œil subtils, des 
remarques de rien du tout.  
Cependant, le malheur réussit à être presque comique par moments, et les personnages eux-mêmes, 
à force de ressembler à des caricatures, finissent par faire rire, au beau milieu des malheurs et des 
larmes. Ainsi, ce roman au carnavalesque rabelaisien apporte lui aussi, à sa façon, une dose de santé 
et de bon humour au roman québécois.  
Les critiques n'ont pas été tendres pour ce roman qui reste, de façon évidente, parmi les œuvres 
mineures de Marie-Claire Blais. On a parlé d'échec, de roman pénible à lire, on a déploré l'absence 
du lyrisme des œuvres précédentes pour s'inquiéter du virage dangereux que semblait prendre son 
écriture.  
Le roman a été publié en France sous le titre “À cœur joual”, et au Canada anglais sous le titre “St 
Lawrence blues” qui rend beaucoup mieux son atmosphère mi-triste, mi-pathétique.  
En 2019, il faut constater que, si bien des textes des années soixante de Marie-Claire Blais sont 
passés à la trappe de l’Histoire, celui-ci a encore quelque chose à dire aux lecteurs de l’ère 
néolibérale et post-charte des valeurs québécoises. Il parvient à évoquer un rapport conflictuel, 
toujours d’actualité, de l’individu au groupe, national aussi bien qu’historique. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1973 
“Fièvres” 

 
Pièce de théâtre radiophonique 

 
Une femme à la conscience perturbée voyage avec son mari au Maroc. Incapable de supporter la 
pauvreté qui se cache derrière des sites enchanteurs, elle se culpabilise, éprouve du dégoût. Puis, 
refusant, en toute lucidité, de continuer à vivre auprès de sa famille, elle décide de rester seule à 
Agadir.  
 

Commentaire 
 
La pièce véhicule des thèmes rencontrés ailleurs : inégalités sociales, ridicule de l’ambition.  
L'originalité de l'écriture vient de ce que Joyce Cunningham a appelé «la technique des réflexions 
murmurées». 
_________________________________________________________________________________ 
 

1974 
“Un couple” 

 
Pièce de théâtre radiophonique 

 
Françoise et Jean-Pierre sont au bord de la séparation. De retour d'un serein voyage de deux mois où 
ils ont été seuls pour la première fois depuis la naissance de leur enfant, ils n'arrivent plus à 
s'entendre car ils ont découvert les différences qui les éloignent l'un de l'autre. Françoise, chez 
laquelle le voyage a accentué le goût de la liberté, préfère courir le monde à sa guise, tandis que 
Jean-Pierre est sédentaire, désire la stabilité. À l'issue de cette nuit, ils se sépareront. 
 

Commentaire 
 
Les dialogues se mêlent aux monologues intérieurs. 
La pièce a été publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’ (1999).   



 23 

Elle a été créée par la radio de Radio-Canada à l'émission ‘’Premières’’.  
_________________________________________________________________________________ 
 

1974 
“Sommeil d’hiver” 

 
Pièce de théâtre 

 
C'est l'hiver. Un homme se réveille lentement ; son corps est faible et endolori. En fait, il s'éveille à la 
mort, et est passé dans un autre monde où il devra refaire les rencontres marquantes de sa vie, à 
laquelle il a mis fin volontairement.   

 
Commentaire 

 
La pièce a été publiée dans ‘’Théâtre’’, avec quatre autres pièces (1998).   
_________________________________________________________________________________ 
 

1975 
“Une liaison parisienne” 

 
Roman 

 
Le jeune romancier québécois Mathieu Lelièvre séjourne à Paris où il pénètre dans une grande famille 
de la bourgeoisie française, les d’Argenti. D’abord, il enveloppe d’une aura d'irréalité le mode de vie 
de ces gens. Mais Yvonne d'Argenti, grande dame inaccessible, mystérieuse, envoûtante, raffinée, 
écrivaine à la plume «ravissante et perfide», gardienne des secrets qui métamorphosent la vie en 
littérature, devient sa maîtresse. Il découvre alors le cynisme de cette femme qui, dans le privé, 
dénigre les amies qu'elle flatte en société, vocifère dans un vocabulaire grossier, accable de 
reproches et d'injures son époux, ses fils et ses domestiques. Cette aristocrate racée, grande 
consommatrice d'argent (d'où son nom) et d'amants, montre la gloutonnerie et la voracité d’une 
véritable mante religieuse, ne faisant qu'une bouchée de cette proie qu'est Lelièvre. Mathieu découvre 
encore le racisme, la cupidité et d’autres vices qui croupissent au sein de cette société, les «péchés 
hygiéniques» des d'Argenti mal recouverts par «la patine de la culture aromatique et affinée». Il rompt 
donc avec madame d'Argenti. Mais, au plus fort de sa désillusion, il découvre la beauté cachée de la 
province, de ses humbles qui, par leur chaleur, peuvent seuls transfigurer l'écriture. Ce faisant, il 
reconnaît sa propre vérité et la richesse de l'héritage qu’il avait voulu nier. 
 

Commentaire 
 
Ce roman drôle et tragique, tendre et violent, offre de vives descriptions de la vie parisienne, une 
caricature de Français aristocratiques, une dénonciation retentissante de l’esprit de classe et de la 
discrimination sous toutes ses formes. L'écart qui sépare l'étalage des maux de cette société 
corrompue de son image idéalisée, écart assuré par la narration à la troisième personne du singulier, 
ouvre la porte à l'ironie et à la satire. Ce recours à l'humour permet à Mathieu de prendre assez de 
recul pour démonter les mécanismes de sa liaison parisienne et, conséquemment, se libérer de 
préjugés sclérosants. 
Marie-Claire Blais s’en prend au mythe qui veut que seul le mariage des valeurs aristocratiques de la 
haute société parisienne et de la littérature peut engendrer l'Art. Et c’est naturellement elle qu’on 
retrouve assez souvent sous les traits de Mathieu.  
Le roman reçut un accueil assez sévère de la part de la critique. Entre autres choses, on reprochait à 
l'autrice la candeur de son héros et une phrase longue qui tenait du pastiche.  
Le roman fut traduit en anglais sous le titre  “A literary affair”. 
_________________________________________________________________________________ 



 24 

 
En 1975, Marie-Claire Blais fut nommée compagnonne de l’ordre du Canada. 
En 1976, elle reçut le prix Belgique-Canada pour l’ensemble de son œuvre. 
Elle fut faite docteur «honoris causa» de l’université York à Toronto et professeuse honoraire de 
l’université de Calgary. 
Elle présenta 
_________________________________________________________________________________ 
 

1976 
“Marcelle” 

 
Pièce de théâtre 

 
Marcelle, dans un monologue, raconte sa vie de femme dominée.   
   

Commentaire 
 
Marie-Claire Blais méditait en douceur sur la possibilité de réconcilier une exigence d’autonomie et le 
besoin de l’autre, de même que sur l’amour privilégié et l’amour au pluriel. 
La pièce faisait partie d’un ensemble de petites pièces féministes intitulé “La nef des sorcières” 
(1975), les autres étant dues à Marthe Blackburn, Nicole Brossard, Odette Gagnon, Luce Guilbeault, 
Pol Pelletier et France Théoret. Sept femmes de conditions et d'âges différents, en autant de 
monologues réalistes ou délirants, exposaient la platitude de leurs vies quotidiennes. Elle fut créée au 
‘’Théâtre du Nouveau Monde’’, le 5 mars 1976. 
Elle fut traduite en anglais par Linda Gaboriau sous le titre de ‘’A clash of symbols’’ (1977). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1976 
“L’océan” 

 
Téléthéâtre 

 
Un écrivain célèbre meurt. Ses trois enfants se retrouvent à la maison paternelle, au bord du fleuve-
océan, symbole explicite de sa puissance créatrice. Tandis que l'héritage spirituel et matériel de 
l'écrivain est remis en question par Simon et Maria, François, qui était son préféré, qui avait toujours 
aspiré à l'écriture, trouve alors sa voie. Portant à la main une valise pleine des écrits de ce père dont il 
a hérité, il renonce à la part plus matérielle de son héritage, le tiers de la maison de campagne. Il 
quitte sa famille rapace et ses voisins pourtant amicaux, se plonge dans l'essentielle solitude du 
véritable artiste, s'emparant ainsi de la parole que son père lui avait inscrite un jour, dans la paume de 
sa main vierge de lignes : «PARTIR», un condensé énigmatique. Comme son père décédé, comme 
son voisin, le compositeur Jean, qui se meurt aussi, il fait à son tour partie de la communauté 
spirituelle des créateurs, qui choisissent de fuir la société, et de se consumer égoïstement à leur 
propre flamme intérieure. S'ils ne le faisaient pas, ils mourraient de toute façon. Qu'importe alors si 
l'artiste peut, aux yeux de certains, passer pour un poseur qui inlassablement s'autoreprésente par 
des personnages récurrents, répétitifs jusqu'au lieu commun? 
 

Commentaire 
 
Marie-Claire Blais mit ici en parallèle les qualités intérieures nécessaires à l'écrivain, qui doit 
apprivoiser sa souffrance, et celles que doivent posséder ses proches et la société pour l'accueillir et 
le comprendre.  
Des retours dans le temps nous dévoilent des querelles difficiles à oublier.  



 25 

Le téléthéâtre, commandé et produit par Radio-Canada, réalisé par Jean Faucher et diffusé le 28 mai 
1976, ne reçut pas un accueil enthousiaste. Le scénario-ébauche de Marie-Claire Blais, quand il fut 
publié au début de 1977, ne connut pas un meilleur sort, le critère de l'innovation primant pour les 
critiques. 
Il fut de nouveau publié dans ‘’Théâtre’’ (1998).   
Il fut traduit en anglais par R. Chamberlain sous le titre de ‘’The ocean’’ (1977).   
_________________________________________________________________________________ 
 

1977 
“Murmures” 

 
Pièce de théâtre radiophonique de 40 minutes 

 
Judith, qui écrit, dessine, qui est introvertie, qui a une sensibilité d'artiste, lors d'une baignade dans 
une rivière, nous fait connaître la fragilité de son existence. Son frère, Luc, qui est plus terre à terre et 
altruiste, qui a choisi de travailler «parmi les enfants handicapées», l'aide à extirper d'elle-même son 
mal de vivre en l'écoutant raconter ses rêves d'enfant, sa recherche d'absolu, sa tentative de suicide, 
son regret des êtres chers disparus, sa peur de vieillir et sa difficulté de faire partie de l'univers des 
humains. Mais il refuse de se laisser atteindre par ce qui blesse ou émeut sa sœur, qu'il protège et 
qu'il a sauvée du suicide, car elle ressent pour elle-même, en elle-même profondément, toute la 
douleur du monde. La maladie mortelle d'une amie, les effets ravageurs du temps sur sa grand-mère 
qui l'avait initiée à la poésie, la misère des enfants, l'eau de la rivière qui coule sur son corps nu, toute 
sensation, tout rêve, toute pensée lui rappellent la précarité, la futilité de l'existence. Encouragée par 
Luc, acceptera-t-elle enfin le legs de sa grand-mère déclinante? «Elle aussi espère que... oui... 
qu'enfin j'apprendrai à résister à la peur... au souvenir... Elle aussi me dit de partir... Peut-être que ces 
mots divins qu'elle m'avait appris autrefois et qu'elle commence à oublier aujourd'hui, peut-être que 
cette musique me reviendra comme jadis...» 
 

Commentaire 
 
Les personnages, qui se devinent sans s'approuver, sont de grands enfants dont les rapports ne 
peuvent être que des affrontements. Ils ne semblent pas vouloir trouver leur centre entre le malaise et 
la révolte, la colère et la peur, l'inconfort coupable et la haine. Ils ont une attitude ambivalente devant 
la souffrance et la misère morale, une peur alliée à une fascination morbide.  
L’action ne présente guère de progression, de point culminant. L'intime est évoqué par les 
atmosphères, la musique, le rêve, le monologue intérieur et le retour en arrière, dans un langage 
correct, souvent abstrait, au bord de l'essai philosophique. L’épanchement est tempéré par la 
réflexion sur l'enfance, la création, senties et affirmées comme précaires, menacées, insuffisantes 
peut-être.  
On a reproché à Marie-Claire Blais d’avoir écrit trop vite et d’avoir bâclé bien des passages de cette 
pièce radiophonique commandée par Radio-Canada, et qui a été créée à l'émission ‘’Premières’’.  
Elle a été publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’ avec sept autres textes (1977).  
Elle a été traduite en anglais par Margaret Rose sous le titre de ‘’Murmurs’’ (1979), puis par Nigel 
Spencer sous le même titre (2005).   
_________________________________________________________________________________ 
  
En 1977, Marie-Claire Blais a scénarisé ‘’Le journal en images froides’’, film réalisé par James 
Dormeyer. 
À partir de 1978, elle partagea son temps entre Montréal et Key West, localité à l’extrémité de la 
Floride, où elle s'était établie, et qu’elle fit découvrir à Michel Tremblay. À deux pas de la maison 
d'Hemingway, elle se trouva dans une communauté d'artistes bohèmes venus de tous les horizons, 
ce qu’elle apprécie parce qu’ils disent des choses plus apaisantes que celles que proclament les 
politiciens, et que cela lui donne de l’espoir. Elle confia : «C'est un lieu international où il y a beaucoup 



 26 

de théâtre, de musique, de poésie. C'est très enrichissant.» Elle eut la chance de voir Tennessee 
Williams lire ses poèmes sur les plages. 
Elle évolua vers une écriture polyphonique qui abolit la notion même de personnage romanesque : 
_________________________________________________________________________________ 

 
1978 

“Les nuits de "l'Underground"” 
 

Roman de 260 pages 
 
Le lecteur est introduit, par une nuit d'hiver, dans le bar “l'Underground” de Montréal dont le nom 
même met en évidence la clandestinité du lieu et de ses habituées qui s’y rencontrent la nuit, des 
femmes qui n'ont en commun que l'amour lesbien, dont la valeur est affirmée, célébrée. Ce sont : Lali 
Dorman qui est absolument belle, mystérieuse et envoûtante ; Marielle, une ouvrière ; «la Grande 
Jaune», qui est toxicomane ; René [sans «e»] qui est une «butch» [une femme masculine] ; des 
danseuses ; des mannequins ; des étudiantes.... La sculptrice française Geneviève Aurès, âgée de 
trente ans, venue à Montréal pour préparer une exposition, désertant ainsi son amant, découvre le 
visage de Lali Dorman dont elle admire la sévère beauté qui provoque chez elle l'amour «comme une 
passion pour une œuvre d'art». Mais leur liaison se solde par un échec.  
Dans un deuxième temps, Geneviève fait la connaissance, à Paris, de Françoise, femme du monde 
vieillissante et malade, mais combien plus humaine dans sa fragilité.  
Le roman se termine sur «l'explosion radieuse», dans une campagne ensoleillée, de la communauté 
de “l'Underground”, à laquelle répond comme une promesse l'amour régénérateur de Geneviève pour 
Françoise. 
 

Commentaire 
 
L’épigraphe est une citation de «Vita-Sackville West» (en fait, Vita Sackville-West qui, dans ce texte, 
demande que soit reconnue la psychologie des «gens de son type», ce qui reste énigmatique si on ne 
sait que cette amie de Virginia Woolf, a célébré les amours entre femmes tout en étant mariée à 
l'homosexuel Nigel Nicolson, co-auteur du ''Portrait of a marriage'', ouvrage dont est tirée la citation).  
Le roman est d’abord une étude du milieu des homosexuelles qu’on n’avait pas encore faite dans la 
littérature québécoise. Avec cette mosaïque de femmes entre elles, on passe d'une réalité 
androcentrique à une utopie gynocentrique fondée sur une solidarité des femmes qui transcende 
toutes les différences raciales, sociales, linguistiques et culturelles, ce qui est présenté comme une 
libération. L'affranchissement de l'interdit jeté sur ces marginales par la société les conduit à une 
renaissance hors de tout référent masculin, laquelle renaissance est soulignée, tout au long de 
l'ouvrage, par une série de procédés convergents. Ainsi le roman qui s'ouvre sur une froide nuit 
d'hiver se termine dans la chaleur de l'été ; la communauté lesbienne confinée au début dans le bar 
sombre et enfumé, soumise aux harcèlements des policiers, s'épanouit, aux dernières pages, dans la 
campagne ensoleillée, lieu privilégié de son «explosion radieuse».  
L'étude de ce milieu de femmes se double d'une réflexion sur «les rapports entre l'art et la vie, entre 
l'amour de la beauté et l'amour des êtres». (Gilles Marcotte). Marie-Claire Blais oppose l’amour 
lesbien et l’amour hétérosexuel, et pose ce postulat que l’espoir de la Terre réside dans le premier. 
Les souffrances que connaissent les lesbiennes du roman sont universelles, sont celles de toute la 
communauté humaine. Et la méditation porte sur l’amour quel qu'il soit, sur la passion quelle qu'elle 
soit. Si le livre est écrit du point de vue de Geneviève, qui est une femme à l’esprit conventionnel, la 
réflexion accompagne sans cesse l’événement : 
- «Cette liberté qui était la grâce et le malheur d'une vie et qu'elle n'avait pas su apprécier parce qu'un 
autre être, tout en s'en emparant, lui en faisait don.» (page 38). 
- «Tout amour est peut-être un don, une merveille, mais un don marqué par nous du signe de sa 
propre folie, de sa propre perte?» (page 68). 



 27 

- «Geneviève se reprochait aussi d'avoir l'instinct d'aimer plus que celui de plaire, car on souffre 
moins, pensait-elle, avec le second qu'avec le premier.» (page 112). 
- «Pourquoi l'amour devait être autre chose qu'un jeu sans gravité, léger et souriant, quand la vie, elle, 
était si meurtrière?» (page 125). 
- «On dirait peut-être alors que ceux que nous avons tant aimés avec les yeux de nos âmes mais que 
nous pleurons par les yeux du corps viennent à nous par cette voie du silence dont ils habitent toutes 
les heures sans les remplir.» (page 134). 
- «Cette vulnérabilité qu'éveille l'amour physique lorsqu'il est partagé.» (page 202). 
- «Cette friabilité des êtres, de ce que l'on devenait soi-même auprès d'eux soudain quand, hier, on ne 
les connaissait pas.» (page 202). 
- «C'était cela [...] qui nous désarmait tant chez les êtres, cette façon qu'ils avaient d'agir, à eux seuls, 
ce pouvoir des dieux que leur accordait l'amour, en toute liberté, en toute inconséquence.» (page 
216). 
- «L'amour vit dans ses propres régions inhumaines, sous un règne de terreur qui n'est que le sien.» 
(page 219) 
- «Un être englouti dans sa propre captivité comme le sont tous les hommes.» (page 227 : «les 
hommes» sont ici «les êtres humains», précision nécessaire chez Marie-Claire Blais !). 
- «Que sommes-nous finalement pour les autres, même pour ceux que nous aimons le plus?» (page 
232 : ne faudrait-il pas dire plutôt : «pour ceux qui prétendent nous aimer le plus»?). 
- «L'amour le plus grand ne nous met-il pas en danger lorsqu'il nous livre brutalement à nous-mêmes, 
dans la foule de ces milliers d'autres qui ne semblent plus nous reconnaître, quand c'est nous qui, 
avec le choix d'une seul être, les avons tous écartés?» (page 262). 
- «Ces deux femmes ne seraient longtemps encore pour beaucoup ''que deux lesbiennes'', un couple 
dénoncé dans tous les cœurs, et pour ceux qui associaient l'amour entre les femmes à la pensée du 
vice, l'image de quelque pervers accouplement dans un lit.» (page 263). 
- «L'amour est un acte trop lucide, son passage dans nos vies ne déchire-t-il pas des années 
d'habitudes, parfois ne chasse-t-il pas tout un passé?» (page 263). 
- «Cette prison qu'est le corps humain lorsqu'il est soumis à la torture.» (page 263). 
- «Tout ce que l'on possédait pour parler à la chair souffrante de chacun, n'était-ce pas que cela, 
l'amour?» (page 264). 
- «Pourquoi la liberté, la joie de vivre doivent-elles finir ainsi, pourquoi sommes-nous pris au piège?» 
(page 264). 
- «La plus sévère des captivités [...] n'était-elle pas [...] chez les êtres [...] la captivité de l'esprit, 
l'incarcération de leur être véritable plié, dissimulé peu à peu à un monde social auquel ils ne 
correspondent plus?» (page 265). 
- «On ne peut changer les êtres.» (page 265). 
- «La vie nous oblige à trahir cette première fidélité à soi-même.» (page 265). 
- «Avec l'égoïsme de vivre, l'espoir renaissait dans les cœurs.» (page 266). 
Se déroule aussi l’éducation sentimentale, l'apprentissage amoureux de Geneviève Aurès. C’est à 
travers les yeux, la sensibilité, de ce personnage au demeurant plutôt abstrait, que le lecteur découvre 
les femmes de “l'Underground”.  
Tandis que Lali Dorman est la Don Juane moins soucieuse d’amour que de conquête, étant, en 
quelque sorte, masculine comme l’est René, Françoise est l’amante maternelle. Et Marie-Claire Blais 
examine les liens étranges qui unissent un être jeune et un être vieux, voyant, dans la vieillesse, non 
pas les flétrissures ou les rides, mais les marques et les offenses que la vie laisse sur la peau des 
gens sensibles. Pour elle, il y a entre vieux et jeunes une pédagogie certes, mais c’est surtout 
l’exercice de la compassion du plus jeune envers le plus vieux qui compte. 
L'action quelque peu réduite de ce roman dense, partagé en quatre chapitres seulement, est 
largement compensée par la poésie sensuelle des phrases longues, amples, fluides et musicales où 
domine l’imparfait du style indirect qui est aussi celui de la réflexion, de la suggestion, de la nuance.  
On peut comparer ce roman, consacré aux homosexuelles, au ‘’Loup’’ qui avait été consacré aux 
homosexuels. Le ton de celui-ci avait été plus tendre, comme si Marie-Claire Blais avait une amitié 
particulière pour ses héros masculins qu'elle trouvait, somme toute, plus vulnérables que ses 



 28 

héroïnes. Ces deux livres sont des éducations sentimentales, où sont posées les questions : pourquoi 
aimer? qui aime-t-on? comment aime-t-on? L’écrivaine y racontait des aventures lourdes de désirs et 
marquées au fer rouge de la passion et, surtout, de la passion pour la solitude. Elle y décrivait des 
êtres et des lieux étranges et frivoles. Elle y parlait de «la friabilité de l’être» et de l’impermanence de 
l'amour sur un fond de mélancolie lunaire et de culpabilité, car les humains ont besoin, selon sa belle 
expression, d’«une perpétuelle absolution». 
 
Le livre reçut un accueil mitigé. Quelques critiques ont été profondément choqués par l'audace du 
sujet ; d'autres lui ont reproché une protagoniste peu ou pas assez développée, des phrases trop 
longues, trop compliquées, faussement proustiennes. Par contre, des voix, et pas des moindres, ont 
trouvé au roman un dessin «ferme et élégant» (Gilles Marcotte), un style astucieusement adapté à 
une thématique (Lise Gauvin) ; y ont vu une «œuvre riche, très travaillée» qui «augure bien des 
œuvres à venir.» (André Brochu). 
Le roman fut traduit en anglais sous le titre “Nights in the “Underground”” (1979). 
_________________________________________________________________________________ 
   

1979 
“Le sourd dans la ville” 

 
Roman de 214 pages 

 
À Montréal, dans un seul lieu, le minable ”Hôtel des voyageurs”, dans une brève journée de 
printemps, en une tragique simultanéité, un petit nombre de personnages, qui appartiennent à 
différents milieux et n'ont donc entre eux que des liens très lâches, sont animés, chaque fois pendant 
quelques instants, au long d'un discours mental ininterrompu de la première à la dernière page.  
Le jeune Mike Agneli, enfant sans âge qui est atteint d’un cancer qu’il combat à chaque instant, est, à 
la suite d’une tumeur au cerveau, «le sourd dans la ville» autour duquel ils gravitent tous selon des 
orbites plus ou moins éloignées. 
L’impudique et généreuse Gloria, sa mère, patronne de l’hôtel et, une fois par jour, danseuse qui se 
déshabille à “L’infini du sexe”, rêve d’un voyage qu’elle ferait à moto avec Mike en Californie où il 
pourrait être guéri grâce à un traitement magique. 
Ses trois autres enfants, héritage de l’union avec Luigi, mafioso assassiné, sont Berthe qui, fuyant 
dans les études et voulant réussir, fait son droit ; Lucia qui, à treize ans, est déjà débauchée, soumise 
à John ; et Jojo. 
Son mari, Charlie, ne fait à l’hôtel que de courts séjours entre ceux qu’il fait en prison. 
Le vieil ivrogne Tim l’Irlandais, qui est triste, amer, quelque peu vicieux, qui s’exclame en un étrange 
anglais, fantasme l’Irlande comme le paradis perdu de son enfance, et pleure le deuil de son chien qui 
portait le même nom que lui, qui était son maître, sa conscience, et qu’il a tué par amour-haine, 
assumant la culpabilité subséquente.  
Judith Langenais, dite «Judith Lange», est une jeune professeuse de philosophie opposée à sa 
famille, qui parle des atrocités qui se produisent dans le monde, et, en particulier, des camps 
d’extermination nazis, à des élèves qui regardent plutôt le lilas blanc qu’ils voient par la fenêtre ; qui 
scandalise sa mère, une stricte bourgeoise, épouse d’un chirurgien. 
La bourgeoise Florence Gray qui, abandonnée par son mari et en proie au désespoir, tourmentée par 
«cette lancinante douleur de la lucidité et de la conscience», vient à l’hôtel avec une valise, et y passe 
ses dernières heures avant de se suicider, ressassant son malheur et observant, depuis les marches 
de l’escalier, les allées et venues des uns et des autres, se sentant en communion avec Mike.  
 

Commentaire 
 
Le roman, long et poignant lamento, méditation angoissée sur la douleur de vivre, fait irrésistiblement 
penser à “Le cœur est un chasseur solitaire“ de Carson McCullers, en particulier par la présence, au 



 29 

centre d’une constellation de personnages, de Mike, le sourd qui attend, tandis que, sourds, les autres 
personnages le sont tous, car ils restent emmurés dans leur difficulté d'être.  
Se trouvant tous dans ce triste lieu de passage qu’est l’’’Hôtel des voyageurs’’, ils ne sont tous, 
victimes et bourreaux, que des passants assoiffés de tendresse, tous des exilés sur terre. Ils sont 
regardés avec compassion, mais sont enfermés dans leur fonction de représentation. Ce sont tous 
des êtres qui aiment ou ont un certain souvenir de l’amour, qui subissent le tourment d’une pensée 
solitaire, sont figés sous «la stérile lumière de la conscience» (page 37) qu’ils ont, cependant, à des 
degrés très différents, certains étant extrêmement primaires (sans qu’il y ait de jugement porté sur 
eux), vivant au jour le jour avec leur dimension à eux, leurs besoins.  
Le roman est aussi, en quelque sorte, un document sociologique sur les bas-fonds de Montréal, le 
peuple étant évoqué non sans misérabilisme, Marie-Claire Blais s’intéressant toujours à des 
marginaux, à des étrangers qui le demeurent longtemps après avoir émigré, alors même qu'ils sont 
coupés de leurs racines, et qu'ils ne parviennent jamais vraiment à s'en fabriquer de nouvelles. Mais 
l’’’Hôtel des voyageurs’’, où se côtoient différentes classes sociales, différentes nationalités (Gloria est 
d’origine norvégienne, parle anglais et québécois, a donné un nom anglais à Mike qu’elle appelle 
aussi «mon Michel», un nom italien à Lucia car son père, Luigi, était Italien ; Tim est Irlandais ; John a 
un «nice feeling»), est un lieu égalisateur, figuration de la planète tout entière. 
Du sein de cette communion des souffrants, Marie-Claire Blais réinvente la Passion. Gloria, dont les 
occupations servent à faire ressortir son infini dénuement et son infinie bonté («elle parlait “de la vie, 
du sexe et de la mort” et encore “du sexe, de la mort de la vie”» qui sont pour elle un seul et même 
mystère) est «la Mère de la Douleur», «une madone sans mystère», tandis que Mike, son fils 
«crucifié»,  la victime désignée, l’agneau sacrifié, désire non pas sauver les humains mais racheter 
les crimes du Père. Comme dans le tableau du peintre Munch, “Le cri”, le cri silencieux qui l’habite 
n’arrive pas à éclater. Enfermé dans son silence intérieur, emblème de la souffrance, de la solitude et 
de la mort, il n’est plus qu’un «sourd dans la ville», mais qui sent que c’est la mort en tous deux qui 
l’unit à Florence. 
Regard centralisateur et médiateur du roman, Florence, au seuil du suicide, s'est enfin mise à voir la 
détresse de ses semblables. Elle avait tout misé sur une relation amoureuse qui était le rejet de sa vie 
propre, sur une passion extrêmement violente. Elle se retrouve, au bout du compte, aussi démunie 
qu’au départ. Fatiguée de tout, elle n’existe qu’à peine, seulement attentive, mais en spectatrice 
désabusée, de la vie qui l’entoure sans l’atteindre. Son nom rappelant la ville éponyme si riche en 
œuvres d'art, elle incarne la tragique et lucide lumière de la conscience telle que réfractée dans les 
tableaux des peintres qu'elle affectionne : «Ils [Mike et Gloria] étaient à l'image de ces œuvres d'art 
qu'elle avait admirées autrefois dans les musées, sans reconnaître alors, entre l'œuvre d'art et la vie, 
cette tragédie de l'existence qui les liait l'une à l'autre, les rendait inséparables.» (page 208). Même si 
elle peut recourir à l’art, les tableaux l’aidant à se retrouver elle-même, elle commence à perdre le 
sens des couleurs, devient aveugle à tout, et vient «s’éteindre là, dans cette lancinante douleur de la 
lucidité et de la conscience.» Elle témoigne de la futilité de vivre : «retourner du côté humain, ce serait 
d’abord cela, pensait-elle, connaître le secret de leurs méditations, de cette sérénité à l’ombre des 
ténèbres, ce qui était en eux tous et dont ils ne parlaient pas, c’était une musique que nul n’entendait 
peut-être, mais cela affluait jusqu’à leurs regards, leurs visages...» Ce qui retarde son suicide n’est 
pas évident, même pour elle ; pourtant, elle est déjà de l’autre côté des choses, et ceci n’est pas 
nécessairement une contradiction, car elle n’en finit plus de chercher le sens et l’instant de sa chute. 
Elle incarne une forme de passivité et d’esprit et de corps. Être fort de la fragilité de sa chair et de son 
âme, elle est au centre de ce roman mais le contraire exact d’une héroïne, «le soleil noir de la 
constellation» (Réginald Martel). 
À cette vaine rédemption, édifiée sur une sourde souffrance, la romancière oppose le sourire 
miséricordieux de Judith Lange, qui s'étend à tous sans distinction, et sa mémoire de flamme qui 
garde vivant le souvenir des victimes de l'Histoire. Elle connaît la solitude par excès de fraternité 
humaine. Elle est l’amie des suicidés. Mais elle vient trop tard dire à Florence : «Reviens, reviens 
avec moi sur la terre.» (pages 210-211), voulant alors lui imposer le devoir de vivre. 
Marie-Claire Blais a expliqué que «le sujet, c’est ce passage de l’extase de vivre à l’abandon de tout, 
sans aucune résignation. Aucun personnage n’est résigné, pas même le personnage suicidaire qui 



 30 

est peut-être le moins résigné, qui est très conscient des valeurs de la Terre, qui a le souvenir de sa 
passion qui la lie à la Terre jusqu’à la fin, qui est presque un mystique de la vie à l’état brut. Florence, 
ayant des valeurs sûres, a bien plus à quitter que si, comme les autres personnages qui sont déjà un 
peu dépossédés, elle quittait une terre sans valeur pour elle.» 
Le roman examine les relations humaines (rapports entre hommes et femmes, relations des femmes 
entre elles, ambivalence de l’amour-haine, sexualité) ; oppose l’amour de la vie et le suicide, 
l’altruisme et l’égoïsme, l’engagement et le désabusement. Marie-Claire Blais, en mettant en scène 
presque exclusivement des femmes, tout aussi remarquables les unes que les autres par leur 
sincérité, leur complexité, leur intensité et l’âpre quête d’elles-mêmes qu’elles entreprennent, y 
manifeste un féminisme appuyé. Les hommes, quelle que soit la classe à laquelle ils appartiennent 
(qu’ils soient gangsters, médecins ou juge), sont soit minables soit cruels. Gloria n’a retenu de ses 
voyages que la propension des hommes à s’entretuer. Elle remet Tim fermement à sa place : «Tim, 
qu'est-ce que t'en sais, hein? Rien, je parierais, parce que c'est à nous autres, les femmes, de savoir 
ça. Moi, j'suis mère, femme et mère avant toute chose, et maîtresse tout autour, ou bien “lover” si tu 
préfères, “my old boy”.» (page 11). Le postulat, présenté dans “Les nuits de l’”Underground””, que 
l’espoir de la Terre réside dans l’amour lesbien, s’érige ici en certitude, celui entre hommes et femmes 
étant marqué par l’égoïsme, les mâles qui dorment dans la chambre de Gloria étant mauvais, étant 
des sourds qui engendrent non pas la vie mais la souffrance et la mort des femmes et des enfants, 
devenant des monstres en vieillissant.  
Un roman dont l’action est absente et dont les personnages sont enfermés dans leur fonction de 
représentation ne peut échapper au discours philosophique, tourne même à la thèse et au plaidoyer, 
non sans humour et satire. La réflexion est provoquée par l’épigraphe qui est une citation de Rilke (qui 
distingue la mort voulue et la mort subie) et elle est entretenue par de nombreuses sentences 
morales. La question de la conscience est capitale et récurrente, et on peut déceler des échos de la 
pensée de Sartre pour qui «l'être-au-monde» est conscience vide, englué dans la souffrance, dénué 
de cette «existence propre» dont jouit la moindre «chaussure battue et attristée». 
Le pessimisme de l’autrice est presque intégral dans la peinture de cet univers disloqué, dans la 
constatation de la très simple douleur de vivre, de l’égalité de tous ces êtres devant la mort, dans la 
réduction de tous les points de vue qui installe une sorte de regard impassible et détaché qui pourrait 
être celui du Destin inéluctable qui égalise tout, qui réduit à néant toutes les conduites, qui remplace 
tout pathétique par une sérénité revenue de tout car tout est joué d’avance. C’est un livre tragique où 
l’ombre de la mort plane à chaque page. Dans le monde inversé de Marie-Claire Blais, la vie est 
ombre, mirage, vestiges et ruines, tandis que la mort est blanche et feutrée, a couleur d'aube et de 
songes : «une blancheur de lait, au fond du tableau, était pour elle symptôme de mort, et le blanc de 
ses rêves, pensait-elle... c'était le signe que la mort était là, présente, sous une forme ou une autre.» 
(page 47). 
Tant de déréliction composerait un univers d'absolue désespérance si l'autrice ne montrait ses 
personnages accédant à la conscience et à la mémoire par le truchement de l'art et de l'écriture qui, 
comme toujours, dans son œuvre, sont chargés de signifier, de témoigner, de dénoncer.  La tragédie 
de l’existence rend indispensable l’art qui aide à rester sur la terre, d’où les références aux tableaux 
de Munch («cette figure de la Douleur telle que l’a peinte Edvard Munch dans “Le cri”»), de Dix, de 
Toulouse-Lautrec, de Grosz, de Degas, à la peinture chinoise, à l’art égyptien, à l’architecture de 
Chartres, à une collection de tableaux que possède Florence ; à la musique de Mozart, de Strauss, de 
Bach, à une berceuse ; aux livres de Dostoïevski, de Tolstoï, les livres étant pour Florence «la morne 
explosion sonore de son silence intérieur», l'écriture étant définie comme « une révolution nocturne 
faite de douceur et de silence, mais dangereuse et prophétique.» Et, de ce climat parfois irrespirable, 
se dégage une esthétique de la douleur orientée vers une conscience régénératrice. 
La stratégie narrative que privilégie Marie-Claire Blais fait ressortir l'indifférence de tous et l'isolement 
de chacun : une voix extérieure, anonyme, distante, entame d'abord le récit des misères humaines, 
puis est relayée par des monologues intérieurs fragmentés, inaudibles, qui enferment chaque 
protagoniste dans son mutisme et sa surdité. 
Le texte est un unique paragraphe de plus de deux cents pages, aux phrases non terminées et 
interminables, enveloppant le lecteur qui devrait le lire d’une seule traite. Cette écriture  



 31 

expressionniste, vertigineuse, ouverte, coulante, sinueuse mais constamment tendue, ne présente 
pas de transitions, pas de ruptures pour des dialogues, puisqu’il n’y en a pas, mais seulement des 
conjonctions («et», «mais», «car»), indiquant le passage d’une scène à l’autre, permettant de 
véritables réembrayages du texte où se mêlent narration et monologues intérieurs (annoncés par le 
verbe «pensait-il», «pensait-elle», qui est répété à satiété, par exemple, aux pages 57, 73, 91, 101, 
113, 125, 137, 143, 163, etc.). La focalisation est mise successivement sur différents personnages. Le 
point de vue change constamment ; il y a sans cesse passage d’une conscience à une autre, 
entremêlement et imbrication des récits des protagonistes sans qu’aucun ne s’impose. Le flot de ce 
monologue polyphonique, comme émis d’un seul souffle, est aussi un cercle où la dernière page 
pourrait bien amorcer la première. Ainsi s’impose, dès les premiers mots de ce texte fébrile, une 
musique insistante et heurtée, le rythme emporté, haletant et oppressant d’un rêve constamment sur 
le point de se briser, mais se reprenant chaque fois au moment même où il allait se perdre dans le 
silence ou l’incohérence. C’est un collage animé, une sorte de kaléidoscope. Le simultanéisme abolit 
le temps, fait que tout coexiste, qu’il n’y a pas d’enchaînement d’événements successifs, car l’action 
est absente, le seul événement étant le suicide de Florence, et les gestes sont mécaniques. Plutôt 
qu’une action, on a des états d’âme, mais l’atmosphère s’obscurcit de plus en plus. 
 
“Le sourd dans la ville”, quatorzième roman de Marie-Claire Blais, qui transcendait tout ce qu'elle avait 
livré auparavant, a été souvent loué par la critique qui l’a salué comme un retour à la puissance 
manifestée dans “Une saison dans la vie d’Emmanuel”, comme une preuve de la maturité atteinte par 
la romancière (elle a reconnu que «la conscience, cela grandit avec la réflexion et avec le travail 
d’écriture») ; qui a apprécié la rigueur du travail d'écriture. Pour ce roman, Marie-Claire Blais reçut le 
prix du gouverneur général du Canada.  
Il fut traduit en anglais sous le titre “Deaf to the city” (1980). 
Il a, en 1987, été adapté à l’écran par Mireille Dansereau (prix Mostra au Festival de Venise). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1980 
“Fantôme d’une voix” 

 
Pièce de théâtre 

 
Deux artistes dressent le bilan de leur vie de couple. Tout au long, la musique a été la source de leur 
passion, de leur amour, de leurs conflits et de leur bonheur. Aujourd'hui, LUI se retrouve à la fin de sa 
carrière, tandis qu’ELLE décide de lancer la sienne, mise en veilleuse jusque-là pour sauvegarder le 
couple.     
 

Commentaire 
 
La musique exécutée au violoncelle prend une part importante. 
La pièce a été créée à la radio de Radio-Canada, à l’émission ‘’Premières’’, le 18 janvier 1980.  
Elle a été traduite en anglais par Nigel Spencer sous le titre de ‘’Ghost of a voice’’ (1992).  
Elle a été publiée dans ‘’Théâtre’’, avec quatre autres pièces (1998).   
_________________________________________________________________________________ 
 

1982 
“Visions d'Anna” 

 
Roman de 176 pages 

 
Dans le Québec des années 80, la jeune Anna, intelligente et belle, mais désespérée dès l'enfance, 
s'abandonne aux faux délires d'une époque en voie de décomposition. En compagnie d'amis 
marginaux, elle vagabonde du Canada au Mexique en passant par les Caraïbes, en livrant un 



 32 

douloureux soliloque obsessionnel. Mais subsiste en elle la folle espérance de la rédemption, qui la 
fait rentrer à la maison, soudain visitée par une joie dont seul l'avenir pourra fixer la lumière. 
 
Pour un résumé plus précis et une analyse, voir, dans le site, BLAIS Marie-Claire - ‘’Visions d’Anna’’ 

_________________________________________________________________________________ 
 
En 1982, Marie-Claire Blais reçut le prix Athanase-David. 
Elle publia : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1984 
“Pierre, la guerre du printemps 81” 

 
Roman 

 
Pierre, le narrateur, est un beau jeune homme de seize ans qui appartient à une petite famille 
équilibrée et bourgeoise, socialement engagée, amoureusement gérée par des parents écologistes 
issus du mouvement «peace and love». Mais, pour lui, y règnent d'«inutiles délicatesses», car il est 
fasciné par l'extrême violence et les motards enragés et fascistes. Il décide un jour de se raser la tête, 
d'acheter une moto, et de devenir un «Hell's angel» car, pour lui, la seule façon de survivre sur une 
planète désormais sans pitié est de répondre à la violence officielle par la violence délinquante. En 
compagnie du Rat, de Cheddy Bear, de Stone et de bien d'autres, il arpente les routes de l'Amérique, 
vivant au jour le jour de «minables attentats». Avec Stone, jeune femme exploitée et battue par son 
vieil amant, il vit, dans le désespoir, une sombre et luxuriante sexualité («My Stone, My meat, My foxy 
nympho»). Il s’interroge sur la nécessité quasi esthétique de la cruauté. Mais il se révèle trop sensible, 
trop tendre, et en cela réside l’espoir. 
 

Commentaire 
 
Le roman de Marie-Claire Blais se veut, d'une certaine façon, une suite masculine au regard nihiliste 
féminin de sa création précédente. Il est vengeance là où “Visions d’Anna” était désespoir. Autre 
témoignage de la compassion de l’autrice, il est placé lui aussi sous le signe de Dostoïevski, et 
particulièrement d’Aliocha Karamazov qui représente tous les humiliés de la Terre. Reprenant les 
principes connus de l'attraction freudienne entre Éros et Thanatos, ce roman s’inscrivait dans la 
tradition narrative des héros révoltés assoiffés de destruction, révolte qui ne symbolise au fond que la 
quête d'une identité propre. Ce type de fiction avait été rendu populaire dans les années 1950 par la 
littérature états-unienne de la «beat generation» et l'image mythique de James Dean. Écrit à l'époque 
où les jeux vidéos violents faisaient leur apparition et alors que les bandes de motards terrorisaient 
encore les villes et villages du Québec, le roman confrontait deux univers on ne peut plus 
dichotomiques : celui des parents et celui de cet antihéros et des compagnons, dont Stone qui devient 
inexorablement l’Ève future, tatouée, une déesse dévoreuse et terrifiante, la Kali des temps violents. 
C’est avant tout un roman d'atmosphère, un roman d'impressions servi adroitement par un narrateur 
intradiégétique, qui ressasse à toutes les sauces sa paisible mais inacceptable vie familiale, qu'il se 
plaît à exposer en parallèle avec les atrocités du XXe siècle : Adolf Hitler, la guerre du Viêt-Nam, les 
meurtres de Garry Gilmore, le suicide collectif provoqué par James Jones, l'invasion de la 
Tchécoslovaquie... Tout chez lui est prétexte à haine et à violence, représentation, laisse entendre 
l'autrice, de la virilité, du côté mâle de l'humanité : «Je délaissais cet univers transparent, féminin, de 
l'amour, pour entrer dans l'âme de l'homme... je devenais soldat», transition qui lui permet, par 
association, de songer aux femmes lorsqu'il regardait «les meurtres capitonnés de l'hiver à la 
télévision». Marie-Claire Blais voulut ainsi conduire à une approche sympathique de tout être qui, 
rejetant la norme sociale, ou étant par sa nature incapable de s'y plier, est victime d'une société 
brutale devenue bourreau de l'individu.  



 33 

Le texte opaque, bloqué en d’interminables paragraphes et pourtant fragmenté, éclaté, constitué d'un 
incessant collages de bribes passées et présentes de réalités (conversations, souvenirs, réflexions), 
avec des fulgurances mais aussi des longueurs et des redondances, veut restituer, par sa 
construction narrative, la fureur, l'apocalypse, le chaos exigé et vécu par le héros, exorciser la terreur 
par sa violence poétique.  
Le roman a reçu de la critique un accueil mitigé. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1984 
“L’exil” 

 
Pièce de théâtre radiophonique 

 
Elle et Lui sont exilés depuis quinze ans dans un pays répressif où ils sont les témoins de tortures et 
de morts. Ils offrent refuge aux sculpteurs, peintres et écrivains, ainsi qu'à leurs œuvres. Le poète 
Orlief est de ceux-là.   
 

Commentaire 
 
La pièce a été créée par la radio de Radio-Canada   
Elle a été publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’ (1999).   
_________________________________________________________________________________ 

 
1988 
“L’île” 

 
Pièce de théâtre de 84 pages 

  
Des hommes, des femmes se retrouvent sur une île, faite de plages, de mer et de soleil, comme 
échoués pour la vie, pour la mort. Ils partagent un même destin, qu'ils soient Blancs ou Noirs, jeunes 
ou vieux, dans la marge ou dans la norme, sur cette île que tous les fléaux modernes attaquent : le 
racisme, le sida, l'indifférence. Cette île de bonheur et de malheur est la réplique de notre société où 
rien n'est jamais acquis, où tout doit se négocier. Mais sur cette île nue, la tendresse vient parfois 
chasser la grisaille, et faire place à la joie.   
    

Commentaire 
 
La pièce a été créée à Montréal, au ‘’Théâtre de l'Eskabel’’, le 26 avril 1988.  
Jean Beaunoyer écrivit dans ‘’La Presse’’ : «‘’L'île’’ de Marie-Claire Blais, c'est le refuge des écorchés, 
des marginaux de toutes sortes ; c'est un monde réinventé où les règles du jeu ne sont plus les 
mêmes. […] Marie-Claire Blais capte facilement l'imaginaire, elle laisse son lecteur parfaire son 
monde.» 
La pièce a été traduite en anglais par David Lobdell sous le titre ‘’The island’’ (1991).   
Elle a été publiée dans ‘’Théâtre’’ (1998).    
_________________________________________________________________________________ 
 

1989 
“L'ange de la solitude” 

 
Roman de 135 pages 

 
Dans une première partie, “L’univers de Johnie”, Johnie, l’écrivaine, Doudouline, la musicienne, 
Polydor, la théologienne, l’Abeille, la peintre, Sophie, la comédienne, mère de Doudouline, et Paula, 



 34 

son amie, partagent un appartement et une amertume générale, une «pensive léthargie», «l’habituelle 
langueur», «la négative philosophie de l’existence», «la tiède souffrance du dégoût», «la conspiration 
de l’attente dans l’ennui», même si l’Abeille est «le peintre de notre génération», si Doudouline est 
vraiment douée, comme l’atteste le succès de son concert, si Sophie et Paula sont célèbres. Le 
groupe et les couples se dissolvent : Thérèse avait déjà, pour s’occuper de sans-abris, quitté l’Abeille 
qui, chaque nuit de pleine lune, fuit la commune pour tenter l’aventure ; Lynda avait jadis préféré à 
Johnie un homme ; Johnie elle-même abandonne quelque temps Gérard pour aller se reposer au 
soleil ; finalement, Gérard disparaît, laissant Johnie et les autres dans l’inquiétude et sans nouvelles. 
Dans la seconde partie, “Le seuil de la douleur”, après des recherches angoissées, Gérard est 
retrouvée morte dans l’incendie d’une maison délabrée où elle s’était comme réfugiée plutôt que de 
revenir à l’appartement de Johnie ou à la commune des filles. 
 

Commentaire 
 
La première partie est très longue, la seconde beaucoup plus brève. La fin tragique n’est pas perçue 
comme telle à la lecture car, de toute façon, que le désespoir aille ou non jusqu’à la mort physique, la 
situation de toutes ces femmes était donnée comme désespérée et sans issue depuis le début. Les 
divers fils de l’anecdote, donnés comme englués dès le début, restent figés jusqu’à la fin, et le roman 
ne marque pas véritablement de progression à cet égard, mais évoque plutôt, comme en simultanéité, 
un étalement, une accumulation et une juxtaposition de solitudes. Le groupe de lesbiennes est décrit 
en surface à travers des types bien variés, mais Johnie, qui, d’après le titre de la première partie, 
devrait se distinguer, n’a pas la force requise. La «commune» (type de société qui n’était déjà plus à 
la mode au temps où se situe l’action) n’empêche pas la solitude de ses membres. L’homosexualité 
devient la manifestation simplement plus voyante d’une marginalité bien plus générale.  
Le roman a été traduit en anglais sous le titre “The angel of solitude” (1994). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1989 
“Un jardin dans la tempête” 

 
Pièce de théâtre radiophonique de trente minutes 

 
Dans un jardin de Key West, un jeune délinquant vit la terrible douleur physique et morale du sevrage 
de la drogue.   
 

Commentaire 
  
La pièce a été traduite en anglais par David Lobdell sous le titre de ‘’Black town or A garden in the 
storm’’, et créée en 1990 par la radio de Radio-Canada à Vancouver.   
Elle a été publiée dans ‘’Textes radiophoniques’’ (1999).   
Elle a de nouveau été traduite en anglais par Nigel Spencer sous le titre ‘’Garden in the storm’’ (2005). 
_________________________________________________________________________________ 
   

1992 
“L'exilé”  

 
Recueil de dix nouvelles de 178 pages 

 
Commentaire 

 
Trois des textes avaient paru dans les années soixante, les sept autres dans les années quatre-vingt, 
fruits de diverses participations à des revues ou à des collectifs de nouvelles. On y a adjoint “Les 
voyageurs sacrés”. 



 35 

_________________________________________________________________________________ 
 

1993 
“Parcours d'un écrivain” 

 
Textes autobiographiques 

 
Marie-Claire Blais, qui est nomade dans l'âme, qui erre de par le monde (États-Unis, France, Chine), 
livra, pendant un an, au journal montréalais “Le devoir”, les «carnets» qu'elle avait remplis à l’occasion 
de ces voyages, et où elle parlait aussi de cette période de sa vie, au début des années soixante, où 
elle avait séjourné dans la maison du critique Edmund Wilson, et avait vécu à Key West. Elle y habite 
toujours, revenant toutefois au Québec chaque printemps pour s'installer dans une petite maison des 
Cantons de l'Est où elle trouve la concentration et la solitude nécessaires pour écrire, jusqu’à ce que 
l'hiver l’en chasse. 
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1993, Marie-Claire Blais fut élue à l'’’Académie royale de langue et de littérature françaises de 
Belgique’’. 
Elle s’engagea dans un projet romanesque audacieux, proche de la témérité, voulant présenter un 
état des lieux de la société d'aujourd'hui, des mentalités qui y ont cours dans une immense fresque 
polyphonique des malheurs de la fin du XXe siècle, centrée sur Key West sans que l’endroit soit 
jamais nommé, sous la forme d’une trilogie : 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

1995 
“Soifs” 

 
Roman de 315 pages 

 
En trois cents pages d'un texte tout à fait compact, une spirale incessante passe de personnage en 
personnage, qui vivent dans une luxuriante île du golfe du Mexique aveuglée de soleil, noyée dans les 
reflets bleus de la mer, où se côtoient richesse et misère, qui est en suspens entre le passé et un 
avenir incertain, entre la beauté du monde et les horreurs de l’Histoire. Sont réunis pour trois jours et 
trois nuits d’une grande fête marquant la fin du XXe siècle et l’arrivée au monde d’un enfant :  
- Renata, avocate, femme d’un juge, en convalescence après l’ablation d’un poumon, tourmentée par 
la soif (de justice, de plaisirs, d’ivresse), opposée au juge qu’est son mari ;  
- Jacques, un professeur de littérature spécialiste de Kafka, qui meurt du sida ;  
- le pasteur noir Jérémy, dont la famille est dominée par Mama, et qui a du mal à mettre ses enfants 
dans le droit chemin ;  
- la famille blanche de Mélanie, la nièce de Renata, et Daniel, qui est dominée par Mère, témoin de la 
fête, qui se reproche d'être insensible aux drames des autres, et se sent, en fin de vie, «comme une 
fleur fanée qu'on jette sur le trottoir» ;  
- des artistes dont un romancier juif ;  
- la femme de ce romancier dont la mère voudrait qu'elle ait une carrière politique ;  
- Julio, jeune réfugié cubain dont la famille a péri en mer ;  
- des Noirs échappés d'une autre île soumise à la dictature, et qui risquent, dans celle-ci, d'être 
victimes des “Cavaliers Blancs”, membres du Ku Klux Klan qui rôdent autour du jardin, trouvant que la 
famille de Mélanie favorise trop les fréquentations interraciales.  
Les riches comme les pauvres, les vieillards que l’âge rapproche inexorablement de la mort comme 
les enfants tout à l’innocence de leurs jeux, toute cette humanité est en proie au doute et à la 
souffrance. Les malheurs du passé, ceux du présent et ceux de l'avenir sont alternativement évoqués, 
en particulier ceux que connaissent les femmes.  
 



 36 

Commentaire 
 
Dans cette fresque tourbillonnante, baroque, hallucinante, Marie-Claire Blais réussit à capter l’air d’un 
temps qui, pour elle, est apocalyptique. «C'est une vision prophétique, mais limitée à celle d'un 
auteur, expliqua-t-elle. Je ne suis pas une scientifique, je ne suis qu'un auteur, et j’ai une vision de ce 
temps que je veux décrire pendant que je la vois, que je la vis.»  Elle exprima, par l'entremise de ses 
personnages et de leurs drames, ses propres préoccupations : l'intolérance, le problème des réfugiés, 
la survie de la planète. «Mais, insista-t-elle, il s'agissait de le faire à travers quelque chose de 
lumineux, qui donne l'idée du monde comme étant encore un lieu où il y a de la beauté, de la 
candeur, de la générosité.» 
Elle réussit le tour de force de faire une synthèse des tragédies et des bonheurs du monde, par 
l'évocation de près de cent personnages qu'elle nous rend tous fascinants, attachants, touchants. 
Dans cette île paradisiaque, on croit reconnaître Key West, où l'autrice passe ses hivers.  
Dès la première page, il est question de la peine de mort, rétablie dans plusieurs États américains. 
Marie-Claire Blais s'inquiète de la montée des extrémismes : «J’ai très peur, pas seulement parce que 
je vis aux États-Unis et que je suis nord-américaine, mais parce que c’est une tendance universelle.» 
Renata, femme autonome et rebelle, prisonnière de sa classe, fume et écrit en cachette de son mari. 
Avocate, elle refuse qu’il la pistonne pour accéder au poste de juge. Angoissée à l'idée que des 
innocents puissent être exécutés, elle est aussi révulsée par les récits de viols, et se demande ce 
qu'elle ferait si elle était juge. «Pour elle, la question du viol est extrêmement grave, parce qu'elle est 
une femme, expliqua la romancière. On change nous-mêmes devant ce qui nous menace 
directement. J'imagine qu'elle ne leur donnerait pas la peine de mort, mais elle la contemplerait [sic] 
comme possible. Ce qui changerait ses principes.» Le drame personnel de Renata se résume dans le 
mot «justice» qui la hante. «Elle porte le monde sur ses épaules», dit la créatrice.  
Au contraire, Mère, sa belle-sœur, «pense beaucoup à sa propre réalisation». Femme d'action, elle 
remet en question le rôle maternel. «Elle ne croit pas, contrairement à beaucoup de mères, que 
l'amour maternel... suffise dans une vie. Elle a beaucoup aimé ses enfants, mais elle ne croit pas que 
ce soit assez pour faire une “vie honorable" : ce rêve d'être une femme engagée politiquement, d'avoir 
un poste de direction, de déployer beaucoup de compétence dans toutes sortes de domaines. C'est 
une femme très cultivée, mais elle sent qu’elle est arrêtée par ses enfants.» Elle observe sa fille et 
Renata dont elle est jalouse, ses petits-enfants dont les cris l'agacent, les servantes haïtiennes.  
Dans sa maison du bord de mer, Jacques, le professeur, vit les derniers moments de sa vie dans les 
souffrances de la dégénérescence, entouré de rares amis, peut-être malades comme lui. Il écoute la 
musique de Mozart, en pensant à son essai inachevé sur Kafka, ou à Tanjou, son jeune amant 
pakistanais ; il regarde la mer, s'amuse de voir les fils du pasteur voler des fruits dans son jardin. Il 
s'insurge contre le trop-plein d'attentions qu'on a pour lui. «Ce n'est pas un être complaisant dans la 
maladie, précisa Marie-Claire Blais. Je voulais aussi montrer que beaucoup de malades comme lui 
sont aussi vivants jusqu'à la fin, sont aussi conscients et très exemplaires, très généreux du peu de 
temps qu'il leur reste. Ça dépasse le courage, ça devient de l’héroïsme.» 
La sœur de Jacques, venue à son chevet de mourant, éprouve du dégoût, méprise Tanjou. Plus tard, 
cependant, naît en elle une tendresse à rebours : «Elle change. Il y a des êtres qui, au contact de 
gens extraordinaires comme Jacques, changent. Parce qu'elle ne le connaissait pas, ce frère qu'elle 
méprisait; elle le méprisait comme la société le méprise et surtout comme sa famille, qui l'a mis à 
l'écart. Et c'est une femme très conventionnelle, avec un esprit commun, comme beaucoup de gens 
l'ont, de jugement, de préjugés, de dureté préconçue.» 
Le texte, riche, foisonnant, déroule une prose limpide aux phrases longues qui foudroient les 
ponctuations et les syntaxes traditionnelles avec un beau dédain des règles mais en demeurant 
rationnelles ; qui roulent comme les vagues d'une mer agitée par moments, calme à d'autres. 
L’écrivaine entre, à tour de rôle, dans la pensée des êtres qu'elle fait vivre, cherchant à en rendre la 
rapidité, montrant qu’elle n’est jamais assurée, qu’elle va d’incertitude en incertitude, d’affirmations en 
contradictions. Cette prose, qui se veut musicale, envoûtante, a un grand pouvoir d’évocation. Elle 
permet d’unifier toute cette humanité car si, autour du jardin où se tient la fête tournent les exclus, ils 
en font partie eux aussi. 



 37 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

2001 
“Dans la foudre et la lumière” 

 
Roman de 260 pages 

 
Certains personnages de “Soifs” réapparaissent, mais ils ont évolué «parce que le temps a changé. Il 
change vite au niveau de la haine et de l'amour. On entre vite en guerre». Se juxtaposent ainsi les 
voix de : 
-un poète qui meurt au terme d'un séjour à Venise ; 
-le danseur Samuel qui accompagne de sa grâce ses amis mourants ; 
-un peintre «voué aux offenses à la nature se multipliant dans le monde physique de l'univers qui ne 
contrôlait ni ses délires ni ses sécheresses» ; 
-un pianiste qui espère, par sa musique, parvenir à arrêter la dissolution des mondes ; 
- beaucoup d'enfants : une fillette de sept ans qui meurt aux commandes de son avion, victime de la 
stupidité de ses parents avides de records, un gamin de onze ans qui attend l'âge légal de quinze ans 
pour passer sur la chaise électrique, une fillette clocharde, «la vierge aux sacs», qui annonce 
l'apocalypse dans les rues de New York avec à la main une Bible que, étant analphabète, elle tient à 
l'envers. 
 

Commentaire 
 
Ce deuxième volet du triptyque est aussi vaste que le premier, tout aussi foisonnant d'anecdotes et de 
situations dont un bon nombre étaient empruntées à l'actualité très récente, de faits divers, de 
sensations qui sont autant de phénomènes apparemment hétéroclites que la romancière cherche à 
rassembler, comme pour combattre la solution de continuité où sont pourtant enfermés les 
personnages. Si, pour reprendre la définition de Stendhal, «un roman est un miroir qui se promène 
sur une grande route,» celui que nous tend Marie-Claire Blais est brisé en mille éclats comme le 
monde fragmenté qu'il reflète.  
Le roman se présente donc de la même manière que ‘’Soifs’’ : un immense bloc d'écriture, sans 
chapitres ni alinéas, où, au gré de phrases très longues pour la plupart, on passe sans solution de 
continuité d'un personnage à un autre, d'une conscience à l'autre, d'un regard à la troisième personne 
au «je» de la subjectivité à la suite d'une virgule ou d'un simple «et». La musique impose au roman sa 
structure et son rythme.  
Les personnages se trouvaient déjà presque tous dans ‘’Soifs’’ à l'exception de Jacques, mort du 
sida. Ils sont à peine différents, guère plus vieux. Leur destin se creuse davantage, car le temps, 
même court, avance très vite. Ce qui a surtout changé ici, c'est l'importance relative des 
personnages :  
-Le jeune Carlos, sur qui s'ouvre le récit, est plus visible. Fils délinquant d'un pasteur, il se fait 
rappeler, au milieu d'une volée de gifles, que «la lumière, mon fils, c'est aussi la foudre».  
-Renata, la femme juge du début de ‘’Soifs’’, apparaît plus tard, toujours préoccupée par la question 
de la peine de mort.  
On retrouve également Jean-Mathieu, Isaac, Caroline la photographe, de même que Daniel, l'auteur 
d'un roman, ‘’Les étranges années’’, sorte d'œuvre-sœur de celle que nous sommes en train de lire, à 
laquelle un ami reproche, en dépit de ses qualités, d'être «un produit excité de notre temps». On 
retrouve encore la jeune vagabonde attachante qu’on surnomme «la Vierge aux sacs».  
Ces jeunes gens, ces adultes d'un peu tous les âges, ont tous leurs projets personnels, leurs 
préoccupations, leurs peurs. Même ceux qui ont une situation confortable et une carrière confirmée se 
sentent bousculés dans leurs convictions quand ils ne sont pas menacés dans leur intégrité physique. 
Car ce monde très actuel, cette société développée où ils vivent, sont lourds de menaces de tous 
ordres. La violence urbaine, devenue quotidienne, banalisée, guette d'un peu partout, et frappe le plus 
brutalement les jeunes comme Carlos, Samuel, Vénus ou la Vierge aux sacs. Marie-Claire Blais y 



 38 

était sensible depuis plusieurs années. Elle la constatait d'abord, telle quelle, crûment, ce qui 
n'empêchait pas que se profilent de la compassion pour cette jeunesse abandonnée à son sort, et 
une indignation sourde contre ceux qui en sont responsables : parents indignes ou marchands de 
poisons divers comme ces fabricants de jeux vidéo où la violence se prétend ludique, donc innocente. 
Les héros involontaires de ‘’Dans la foudre et la lumière’’ sont ces très jeunes gens qui paraissent 
voleurs et assassins de naissance, qu'on enferme dans des prisons d'adultes, qu'on s'efforce de 
condamner à mort de plus en plus jeunes. Leur histoire est à peu de chose près celle qu'on lit 
quotidiennement dans les faits divers. 
Sont également évoquées dans ce roman d'autres questions graves de ce temps : celle des 
immigrants, clandestins ou officiels, qui ont fui la misère de leur pays d'origine pour la retrouver sous 
la forme de l'exclusion ou du mépris ; celle encore du sort fait aux femmes, aux États-Unis et surtout 
dans les pays islamiques. 
Chacun des personnages, y compris les plus altruistes, semble ici prisonnier de sa propre solitude, si 
ce n'est de sa culture, de sa génération ou de son sexe. L'ouverture d'esprit, la compassion, lorsqu'ils 
en sont capables, leur permettent à peine d'ébranler quelques barrières. Les plus vieux se 
scandalisent de l'inculture des jeunes, de leur grossièreté. Ceux-ci, en retour, les renient. 
Ce tableau de l'inhumanité, de la barbarie, a quelque chose d'apocalyptique sans pour autant verser 
dans le catastrophisme. On y reconnaît des situations qui existent aux États-Unis plus qu'ailleurs, les 
autres pays occidentaux y venant cependant eux aussi.  
La place de la lumière est discrète, mais pourtant bien réelle : elle vient pour l'essentiel de l'art, 
peinture, musique, danse, de la fréquentation des grandes œuvres du passé pour ceux qui, ayant eu 
la chance d'acquérir une culture historique, sont en mesure de les goûter telles quelles ou, pour les 
plus jeunes, audacieusement modernisées. Aucun des personnages du roman n'en attend cependant 
de rédemption : elles seront un baume sur leurs plaies du monde, ou encore des lieux de lucidité 
critique, ce qui est déjà appréciable. 
Il apparaît que, jusque dans ses manifestations physiques, l'univers est devenu un chaos menaçant 
où croyances et idéologies ne parviennent plus à déceler le moindre dessein. Mais subsistent en 
chaque individu la conscience et la capacité de compatir aux destins les plus humbles.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

2005 
“Augustino et le cœur de la destruction” 

 
Roman de 305 pages 

 
On retrouve les personnages des deux livres précédents auxquels s’en ajoutent d’autres, l’ensemble 
constituant «une petite humanité». On célèbre l’anniversaire de Mère qui, avec l’âge (elle a plus de 
quatre-vingt ans), s'assagit et se bonifie. Petit à petit, les rires et les enivrements cèdent la place à la 
mélancolie et s'éteignent dans le grondement du monde, le narrateur, Augustino, seize ans, 
pressentant les forces invisibles qui sont à l'œuvre pour sa destruction. Dans sa voix résonne 
l'inquiétude de notre temps. Nous sommes transportés dans les pensées d’autres personnages, 
hommes ou femmes, bourgeois ou réfugiés, toxicomanes ou artistes, gens de tous les âges, de toutes 
les classes et de tous les milieux, témoins de la dissolution et de la folie planétaire, leurs monologues 
intérieurs se mêlant à la narration d'Augustino qui n’est pas tant une histoire qu’une inscription des 
personnages dans la marche inexorable de l’Histoire. 
On retrouve «la vierge aux sacs» qui savait que quelque chose allait arriver ; elle poursuit son 
soliloque où elle répète l’annonce de la fin du monde qu’elle a entendu de la bouche des prêcheurs, 
en espérant être entendue. Mais le silence des autres est d’autant plus lourd. Elle croit en Dieu mais 
est pourtant démunie.  
Parmi les autres personnages se démarquent : Lazaro, ce fils d’islamiste dans les veines de qui la 
rage coule tel un poison ; Caroline, l’extraordinaire photographe bourgeoise qui est, de ce fait, en 
pleine possession du langage, tandis que, au contraire, Charley, sa gouvernante, «a moins de mots 



 39 

mais plus d'images» ; Carlos, le détenu qui ne souhaite que retrouver la liberté ; Adrien, le vieux 
critique aigri qui est insensible à l'égard des jeunes auteurs. 
Au fur et à mesure du déroulement, un orage grandit. Est constante la violence à laquelle sont 
particulièrement soumis les êtres les plus vulnérables. Les guerres et les hommes qui ont engendré 
les «Grandes terreurs» ont anémié le monde. Il y a bien eu le mouvement des droits humains et 
libertés et celui de l'émancipation des Noirs états-uniens, les grandes luttes féministes et celle pour 
l'égalité raciale, mais ces progrès sont recouverts par la dramatique actualité des temps présents : les 
génocides, les fanatismes religieux, l'hydre du terrorisme, les laissés-pour-compte qui trouvent 
«outrageant ce monde d'usurpateurs matériel et riche», le sida. La planète est devenue hargneuse, 
sèche et assoiffée, brûlée par la haine et la vengeance. Le mal progresse et avec lui sa banalisation. 
La catastrophe, qui fut annoncée dans “Soifs”, dont la menace se précisa dans “Dans la foudre et la 
lumière”, se produit.  
 

Commentaire 
 
Le titre est adéquat : Augustino, l'écrivain prométhéen, héraut plus que héros de ce roman 
polyphonique, campé au beau milieu de la vie moderne dont il enregistre le rythme, le souffle, les 
pulsations, comme le ferait un passant au milieu d'une foule, est porteur d'espoir, tandis que «le 
chœur de la destruction» est la foule qui, tout autour de lui, gronde. Au gré d’une narration 
savamment orchestrée, le lecteur est convié à butiner les pensées, à goûter dans le détail et dans 
l’ensemble le grondement de ce chœur au-dessus duquel s’élève la voix d’Augustino. 
De même que dans les deux premiers tomes de la trilogie, la forme est déroutante : fragmenté en 
pièces détachées, le texte, extrêmement dense, presque sans points et sans chapitres, est porté par 
le rythme d'une phrase incessante qui roule dans des tourbillons de mots, de voix et de pensées sur 
plus de trois cents pages où il n’y a pas une ligne qui ne soit belle, ciselée, sans compromis. De sa 
plume qui jamais ne se pose, ou à peine, avec son souffle proprement inépuisable, Marie-Claire Blais 
nous amène à voler de destin en destin. C’est une symphonie où chacun parle, où un autre narrateur 
vient ouvrir une nouvelle porte. C’est une partition qui va vers un crescendo. Il faut accepter de se 
perdre dans cette prose labyrinthique à la virgule souveraine, désordonnée mais cohérente. On sort 
étourdi mais ravi de cette expérience littéraire fascinante et captivante. 
Le roman, qui capte avec une intensité poignante la fugacité des êtres et des choses, est bourré de 
personnages qui apparaissent, disparaissent et ré-émergent. On partage leur intimité le temps de 
quelques phrases, de quelques pages ; on s'immisce dans leur réflexion, dans leur dialogue, pour les 
quitter, sans autre forme de congé, avant de les retrouver plus loin dans le roman, toujours au plus 
intime. On passe : 
-de l'individu hanté par le regret de devoir trop tôt mourir au prostitué exploité, sans autre espoir que 
sa prochaine dose de drogue ; 
-d'une Marie Curie prématurément amochée par sa tâche sublime et ingrate à l'enfant pour qui 
n'existe que la soif inextinguible de liberté et d'océan ; 
-de la détresse d'un réfugié à celle d'un nouveau père.  
Tous ces êtres, Marie-Claire Blais les approche avec doigté, pour nous rendre toute leur intensité. On 
est surpris de sa capacité à se frotter à diverses réalités.  
On chercherait en vain la faille dans cet univers minutieusement construit, étourdissant à force de 
ressembler au nôtre. On parcourt un haletant et prenant tableau de la complexité des liens entre les 
êtres, dans la grandeur, dans le sublime de l'amour et de l'art, comme dans la plus sordide petitesse. 
Les personnages vivent, chacun à sa façon, l'angoisse et les inquiétudes du monde d'aujourd'hui. 
Le roman est une sombre vision des États-Unis. Cependant, abattant ici encore les frontières entre 
les continents et les âmes, ces îles apparentes, l'autrice atteint une dimension universelle et 
intemporelle. Ce qui traverse tous les personnages, c'est une sorte de conscience élevée, fluide, qui 
fait d'eux, comme elle le dit si bien, «une petite humanité». Tour à tour, ils font l'inventaire des 
irréparables fautes de l'Histoire, des grandes tragédies qui ont bouleversé le monde : les esclaves 
enferrés qui reposent au fond des mers, les détonations et les pluies noires d'Hiroshima, les camps de 
Terezin (Tchécoslovaquie) où des hommes et des femmes émaciés ont chanté «le requiem de leur 



 40 

propre ensevelissement». On constate ces manifestations du mal : l’exclusion, l’exil, la prostitution, la 
violence faite aux enfants.  
Les personnages sont tous antithétiques, certains êtres pulpeux ne vivant que pour le plaisir de vivre, 
se laissant contempler, tandis que d'autres travaillent très fort. Mais aucun n'échappe à «la continuelle 
douleur d'être vivant» qui traverse l'œuvre entière de Marie-Claire Blais. Ils accumulent le savoir 
autant que le doute, attirent l'amour et la déception, ont «le cœur étreint de ces tourments spirituels 
qui furent ceux de Dante et de Botticelli», le roman posant la question : et si l'art constituait la seule 
issue à cet état désespéré? En particulier, la musique : au ‘’Requiem de guerre’’, œuvre déchirante de 
Benjamin Britten, succède le ‘’Réveil des oiseaux pour piano et orchestre’’ d'Olivier Messiaen, où le 
chant et la joyeuse mobilité des oiseaux s'opposent à la désolation du temps. Et l’art est aussi celui de 
la romancière qui fait dire à un de ses personnages : «Comment parvenions-nous tous dans notre 
humeur belliqueuse à ne plus sentir le souffle de la beauté brève?» Au milieu de ce cyclone d'images 
et de ce chaos de monologues, elle nous offre des éclairs de pure beauté, des plages de silence 
inoubliable, des instants d'illumination et d'harmonie. La beauté naît du tumulte, du fracas. Quand tout 
est saccagé, après le naufrage, il y a l'aurore. 
Les personnages de femmes sont très forts, celui de Mère, en particulier, avec ses espoirs et ses 
regrets. Cette octogénaire, pourtant la sagesse faite femme, devrait être satisfaite mais ne l'est pas. 
Elle se dit qu'elle a peut-être manqué son destin : peut-être était-elle faite pour faire autre chose. Tout 
au long du roman, elle se demande : «Qu'est-ce qu'une vie réussie? Est-ce une aventure devant soi 
dont on ne sait rien, ou est-ce une existence dans l'incertitude et l'espoir du bonheur, ou tout cela à la 
fois?». Pourtant, sa vie est très réussie : elle a de très bons enfants qu’elle a bien élevés, elle a fait 
des choses admirables, elle a ouvert des musées, elle est directrice culturelle, a beaucoup de 
connaissances en culture, en musique. Il reste qu’elle a le sentiment d'un destin inachevé. Elle voit 
des vies nouvelles apparaître, et se dit : «Je ne sais pas ce qu'ils vont devenir». Elle voit qu'elle va 
manquer beaucoup d'événements, et cela l'attriste énormément. En même temps, elle est un roc, et 
pourrait rester là longtemps, car elle appartient à un genre de femmes puissantes. Ce qui d’ailleurs 
donne un sentiment de vulnérabilité à ses enfants, à ses petits-enfants, qui ne l'ont pas vu vieillir ; sa 
fille en particulier se dit : «Il faut que je me détache, car ma mère est mortelle». Et Augustino (son 
petit-fils) s’inquiète : «Mais comment pourrais-je vivre sans elle?». Marie Curie sert de référence, pour 
montrer que, même dans la vie la plus achevée, existe le sentiment de ne pas avoir réussi. Car 
comment réussir sa vie est un thème directeur dans l'œuvre. 
Les personnages sont divisés entre nantis et pauvres, les premiers ayant accès à tout, à l'art, à 
l'évasion. D’où ce jugement : «C'est du sentiment de supériorité, de mépris, de domination de l'autre 
que découle tout le mal et toute la cruauté.» Mais souvent, dans l’œuvre de Marie-Claire Blais, ceux 
qui infligent le mal le font sans en être conscients. Il y a cependant toujours place pour la rédemption. 
Quand les personnages prennent conscience du mal qu'ils ont fait, il y a de l'espoir, mais parfois c'est 
très tard. Caroline, par exemple, longtemps aveuglée par les richesses et son sentiment de 
supériorité, ne se rend pas compte qu'elle traite les autres comme des esclaves. Elle reçoit un 
châtiment bien mérité, et, finalement, prend conscience du mal qu’elle a commis ; mais c'est presque 
dans les derniers moments de sa vie. 
Même les très pauvres veulent l'évasion, les passeurs de drogue, par exemple, comme Petites 
Cendres ; quand Timo lui dit : «Si tu n'es pas content, vas chercher des drogues ailleurs !», Petites 
Cendres, enfermé dans son île, besognant sans papiers, répond : «Mais où veux-tu que j'aille, moi? 
Je ne peux aller nulle part.» 
Les enfants sont omniprésents, porteurs d'avenir. À la fin du roman, l'autrice se tourne vers la 
jeunesse incarnée par Augustino et Mélanie : «Mélanie pensait à sa vie de luttes qui ne faisait que 
commencer dans un monde aussi virulent.» Fonderont-ils un monde nouveau. Inventeront-ils des 
idéaux neufs? Quel sens donneront-ils à leur révolte, à leur lutte?  
Le livre laisse le lecteur pantois devant le foisonnement, la multiplicité des aspects. Il est partagé 
entre la nécessité de l'engagement social et la recherche de l'esthétisme pur. Mais l’autrice croit qu'il 
est possible de tout prendre, le foisonnement étant là pour que le lecteur retienne tout ce qui lui plaît. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 



 41 

Commentaire sur la trilogie 
 
Marie-Claire Blais, qui écrit beaucoup, tous les jours, a mis treize ans à terminer cette trilogie. C’est 
une œuvre monumentale, visionnaire, essentielle, une riche fresque, noire et dense, une déploration 
au souffle puissant qui embrasse dans une ampleur symphonique la multiplicité, la dureté et la beauté 
de notre monde. S’y manifeste l’importance de plus en plus grande prise par l’espace états-unien 
dans ses dernières œuvres 
La foison de personnages qui tissent cette trilogie la hantaient depuis longtemps : «J'ai commencé à 
les voir dans les années soixante, quand je commençais à vivre aux États-Unis, dans le milieu des 
étudiants. Tout allait être bouleversé pour le meilleur avec le mouvement pour les droits humains. 
Tous ces personnages couvaient en moi, pour s'exprimer, pour être exprimés.» À l'époque, jeune 
boursière, elle étudiait à Cambridge, et était fascinée par le mouvement d'opposition à la guerre du 
Vietnam, par le mouvement d'émancipation des Noirs. «L'idée de départ, expliqua-t-elle, était 
d'intégrer beaucoup de gens. Il y a beaucoup de secousses, beaucoup de vibrations, comme dans la 
pensée des gens qui vivent aujourd'hui. Nous sommes assaillis d'images, de pensées diverses, qui 
nous choquent, qui nous bouleversent, qui nous réjouissent aussi. Et l'idée, c'était d'intégrer le plus 
possible de ce rythme-là, de choses, de gens, une sorte de collectivité qui serait celle qu'on rencontre 
partout, les riches et les pauvres, les intellectuels et ceux qui ne le sont pas, les gens qui ont la parole 
et ceux qui ne l'ont pas.»  
Sur cette île, qui est un véritable microcosme, peuplée de personnages forts et complexes, tous et 
toutes en proie à une certaine angoisse, un certain mal de vivre tout à fait typique de notre monde en 
deuil de valeurs et de repères, certains disparaissent et d’autres apparaissent, car, à travers ces trois 
livres, on passe sur une période de plus d'une dizaine d'années. Il y a ceux qu'on voit grandir, ceux 
qu'ont voit vieillir, d'autres qu'on voit naître, d'autres qu'on voit se transformer ; mais la plupart sont 
restés jusque dans le troisième livre. Ceux qui ne sont pas revenus sont encore dans la pensée des 
autres, par exemple Jacques, qui est dans le premier livre, ‘’Soifs’’, où on le voit en train de mourir du 
sida, si bien que sa mort devient comme une nourriture pour la vie des autres. La photographe 
Caroline se dit : «Tout cela est à cause de Jacques. S’il était encore avec nous, nous ne serions pas 
dans cette situation !» D'autres voient Jacques comme un être qui les a beaucoup aidés.  
Tout en admettant que son œuvre n'est pas d'accès facile, notamment par la forme, Marie-Claire Blais 
ajoute avec assurance : «Si on y entre, on s'y retrouve.»  
Après toutes ces années de travail, elle se sentait «à la fois contente et apaisée, et pleine d'énergie 
pour continuer la suite des portraits isolés, pour mieux revenir sur les personnages extrêmement 
contemporains, par exemple Carlos, des gens qui posent les problèmes de la délinquance juvénile 
chez les Noirs, les juges, Renata, le monde des bourreaux, le monde des innocents, car revenir sur 
toutes ces questions, c'est mon projet. Nous portons nos morts avec nous.» Elle vivait toujours avec 
les nombreux personnages qui peuplent la trilogie. 
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1996, Marie-Claire Blais reçut le prix du gouverneur général du Canada. 
En 1997, elle collabora au scénario du film ‘’Tu as crié let me go’’ d'Anne-Claire Poirier. 
En 1999, pour l’ensemble de son œuvre, elle obtint le prix international de l’Union latine des 
littératures romanes. 
En 2000, elle obtint le grand prix littéraire Métropolis Bleu, le prix W.O. Mitchell. 
En 2002, elle obtint le prix littéraire de la fondation prince Pierre de Monaco. 
En 2005, Suzette Lagacé a réalisé un film, ‘’Au-delà des apparences - Portrait de Marie-Claire Blais’’ 
où elle réussit à saisir au vol son âme. Ce fut une incursion privilégiée dans l'univers de l’écrivaine 
car, comme elle se tient à l'écart des médias, un mystère plane autour d'elle. Des personnalités 
comme Margaret Atwood, Antonine Maillet, Jacques Crête et Marie Couillard firent valoir la force de 
son écriture et l'influence de son œuvre sur notre époque, tandis que Michel Blais, son frère, et 
Pauline Michel, une amie proche, révélèrent des aspects plus personnels de l'écrivaine ainsi que de 
ses engagements. Elle-même évoqua ses écrits, depuis ‘’La belle bête’’ jusqu'à son dernier livre, 
‘’Augustino ou le chœur de la destruction’’. On découvrit que, bien qu’incapable de ne pas voir le côté 



 42 

destructeur de l’humain, elle engage sa plume contre la cruauté et l’injustice, en illuminant le chaos. 
Elle confia à la caméra : «Je n’ai pas la noirceur qu’on me prête», et expliqua que son seul but reste 
de «rendre à la voix humaine les sons qu’elle mérite.» 
En 2005, Marie-Claire Blais donna la version française de ”The burial at Thebes - Sophocle's 
Antigone” de Seamus Heaney, grand poète irlandais. Ce fut sa première traduction-adaptation 
scénique :  «Quand j'ai lu le texte pour la première fois, j'ai pensé qu'on ne pouvait pas lui rendre 
justice. Il y a là tellement de finesse, de choses cachées à l'intérieur. C'est de la très haute poésie. La 
difficulté, c'était d'arriver à une certaine limpidité. De garder son lyrisme extraordinaire, sa langue si 
pure, et de lui donner un souffle avec un son différent. C'est un travail très complexe, qui relève à la 
fois de la création et d'une certaine fidélité aux deux grands poètes qui sont derrière. C'est un texte 
d'une efficacité redoutable, tout en ne perdant rien de la poésie de Sophocle. Une tragédie moderne, 
adaptée aux enjeux d'aujourd'hui. C'est comme un grand coup de poing, au rythme fulgurant.» Pour 
elle, la pièce traite de la désobéissance civile, cette «petite Jeanne d'Arc» qu’est Antigone s’étant 
dressée seule devant la tyrannie à une époque où les femmes étaient écartées du pouvoir. Elle 
considère que le monde a encore besoin d'une Antigone, et que ça fait du bien de voir une héroïne de 
cette trempe agir pour assurer le salut des siens dans le monde des morts, pour redonner la paix et la 
démocratie à la cité. Elle en espère de semblables qui viennent freiner les méfaits de la guerre. Elle 
trouve dans la pièce un enseignement formidable mais douloureusement tragique. 
La pièce a été créée au ‘’Théâtre du Nouveau Monde’’, le 22 novembre 2005. 
Marie-Claire Blais produisit : 
_________________________________________________________________________________ 
 

2006 
‘’Noces à midi au-dessus de l'abîme’’ 

 
Pièce de théâtre 

 
Des couples tentent de se construire, alors que tout autour d'eux est destruction. 
 

Commentaire 
 

La pièce prit l'affiche au ‘’Théâtre L'Eskabel’’, de Trois-Rivières. 
_________________________________________________________________________________ 
 
Avec ‘’Soifs’’ (1995), ‘’Dans la foudre et la lumière’’ (2001) et ‘’Augustino et le chœur de la 
destruction’’ (2006), Marie-Claire Blais avait inauguré une fresque qu’elle avait d'abord envisagée 
comme une trilogie. Elle décida de la poursuivre, indiquant : «Quand j'ai vu que ça n'exprimait pas 
tout ce que je voulais dire, j'ai continué, tout simplement. Je trouve ça tellement nécessaire de parler 
de notre époque; mes personnages sont des gens de notre temps. Certains sont pour l'avenir (Mai, 
Lou), alors que d'autres en sont à leur déclin, mais ce sont des déclins vivants, pas de lentes 
agonies.» 
Elle publia donc : 
_________________________________________________________________________________ 
 

2010 
‘’Mai au bal des prédateurs’’ 

 
Roman de 322 pages 

 
Il y a, dans ce livre, deux pôles importants : les trajectoires de Yinn, qui coud de flamboyants 
costumes sur mesure aux artistes-travestis du ‘’Saloon’’, et celle de Mère, qui approche de la fin, une 
fin lumineuse s'étirant comme une longue nuit traversée par les airs de Schubert et les effluves 
pénétrants des arbres du jardin. La romancière indiqua : «Yinn et Mère ne se rencontrent jamais, mais 



 43 

se trouvent dans un lieu où ils sont proches. Leurs pensées se noient dans l'air. Il y a tous ces jeunes 
qui sont autour, et les autres qui reviennent.»  Parmi ceux-ci, Petites Cendres, malade du sida, qui se 
soigne, qui est lié à la scène des travestis, à la nuit (le lieu de toutes les métamorphoses), qui est 
amoureux fou de Yinn. Bien qu'il ne tienne pas de rôle déterminant dans le déroulement de l'histoire, 
on aime se rallier à son point de vue, sorte de repère dans la lecture. «Il commence à se faire plus 
vieux et observe le monde entier de ce sofa rouge où il voit tout.» 
 

Commentaire 
 
C’est un roman puissant, dense et chargé, «mais clair», précise la romancière, car «chaque 
personnage rayonne d'une grande clarté. Chacun est un petit soleil, certains avec un peu de ténèbres 
qui glissent, alors que d'autres sont de vrais soleils : Mère, Yinn et Mai.» 
Nous retrouvons avec une galerie de personnages que nous connaissons bien.  
Dans le titre, Marie-Claire Blais a braqué les projecteurs sur Mai parce qu’elle «entre dans cette 
nouvelle vie adulte, où il y a davantage de prédateurs, et elle commence à se demander si les gens 
qui l'entourent sont trop possessifs. Elle en vient à se poser elle-même la question : Suis-je un 
prédateur? Elle est aussi sur le point d'entrer dans l'ère de l'amour avec son copain, Manuel. Veut-elle 
appartenir à quelqu'un? Elle découvre ce sentiment de possession, la sévérité de l'emprise des pères 
sur leur fille, des parents sur leurs enfants, et Mai n'en veut pas.» 
Comme chaque fois qu'on plonge dans l'univers de cette écrivaine, il faut d'abord accepter de se 
laisser emporter dans son souffle de marathonienne. ‘’Mai au bal des prédateurs’’ est une œuvre qui 
vous prend à bras-le-corps, mais donne en retour. La romancière indiqua : «Les distances sont 
abolies dans la pensée. Un peu comme les vagues dans l'océan, nos pensées s'entremêlent.» Ainsi, 
dialogues, voix croisées, perspectives multiples, la complainte du monde moderne et ses extases 
momentanées, tout s'enchâsse, et, de temps à autre survient un point, pour marquer la portée d'un 
événement, ou alors souligner une nuance plus subtile, «comme le passage du coup de minuit : on 
baisse le rideau et on continue ; ou on sépare deux rythmes : un sentiment de langueur, la réflexion 
de Mère qui retombe et, en contraste, la course de Petites Cendres qui reprend. Je sais quand il doit y 
avoir un point. Il n'y en a pas beaucoup, mais quand ils sont là ils sont là.» 
_________________________________________________________________________________ 
 

2012 
‘’Passages américains’’ 

 
Essai de 104 pages 

  
Grande observatrice des États-Unis, Marie-Claire Blais s’intéresse aux justes luttes menées par la 
jeunesse contre l’autoritarisme politique et contre toutes formes de ségrégation, s’arrêtant en 
particulier à trois événements : l’assassinat de Robert Kennedy le 5 juin 1968, la Marche de la paix du 
Canada à Guantanamo entreprise à Québec le 26 mai 1963, la mort sous les balles de la Garde 
nationale de quatre étudiants sur le campus de l’université Kent en Ohio le 4 mai 1970.  
_________________________________________________________________________________ 
 

2017 
‘’Des chants pour Angel’’ 

 
Roman de 240 pages 

 
Nous retrouvons Petites Cendres, Mabel, Daniel, Mar, Vincent et tant d'autres personnages peuplant 
l'univers romanesque de Marie-Claire Blais depuis 1995. Si plusieurs de ces personnages se 
questionnent sur la façon de célébrer une dernière fois Angel qui vient de les quitter, c'est surtout le 
personnage du ‘’Jeune Homme’’ qui est au centre de ce roman, et l’écrivaine pénêtre dans la tête de 
ce suprémaciste blanc qui ouvre le feu sur des croyants réunis dans une église méthodiste noire, 



 44 

faisant entre seize et vingt morts. Ses parents avaient pourtant milité pour les droits civiques. Au cœur 
de la prison où il attend sa sentence, un aumônier lui tend la main. Il est noir. Le jeune meurtrier, sans 
remords, toujours drapé dans sa haine de l'autre, lui lance : «Vous me dégoûtez.» L'homme de foi lui 
répond : «C'est de vous-même que vous êtes dégoûté.»  
 

Commentaire 
 
Ce grand livre n’est pas un roman simplement construit autour d'un fait divers, car Marie-Claire Blais y 
poursuit son analyse clinique et critique des maux qui assombrissent notre monde. Bien que le 
racisme fut toujours présent chez elle, ici, elle le met en scène avec toute la violence qu'il génère, 
créant un roman qui est comme une charge qui terrasse le lecteur. 
Ce livre est l'un des plus noirs de l’écrivaine. Elle écrit : «Daniel pensait souvent que Ie monde 
s'effondrait plusieurs fois avant notre réveil du matin, ce dont nous avions quelque aperçu dans nos 
rêves et cauchemars, pendant que nous dormions, quand nous apprenions que le monde s'était ainsi 
effondré plusieurs fois pendant notre sommeil, nous étions révoltés, nous éprouvions un malaise 
honteux de vivre dans un tel univers, si sombre et si cruel, et puis nous ne ressentions plus rien, 
comme si ce monde n'eût plus été notre affaire, il y avait une coupure, il nous fallait retourner 
dignement à nos préoccupations, et c'est ainsi que Daniel se remettait à l'écriture.» On peut croire 
que l'écrivaine partage ce modus operandi avec son personnage. Elle est une observatrice inquiète 
des États-Unis, un pays où se tailler une place au soleil, pour les marginaux, tient de plus en plus de 
I'utopie ; où le stress post-traumatique transforme les vétérans de la guerre en bêtes hagardes ; où 
les législations interdisent aux personnes transgenres l'accès aux toilettes de leur choix ; où sévissent  
la crise des réfugiés, le péril environnemental et les irruptions de folie nourrie par la légitimation du 
discours d'extrême droite. 
Mais, animée par l'espoir que la littérature puisse permettre de mieux comprendre le mal, elle réussit 
encore une fois le tour de force de trouver une certaine lumière au fond de l'histoire, au fond de nous. 
Malgré la noirceur qui couvre actuellement Ie paysage politique états-unien ; si elle nous entraîne 
dans les tortueux méandres d’un cerveau javellisé par le Ku Klux Klan et par un Web où circulent les 
idées mortifères (il rappelle forcément Dylann Roof, jeune États-Unien de 22 ans qui, en juin 2015, tua 
neuf personnes dans une église de Charleston) ; si on peut se demander si, par dégoût d'elle-même, 
l'humanité ne saurait plus que se réfugier dans la violence, elle s'acharne aussi à trouver, dans 
l'hésitation d'un tueur face à sa victime, I'espoir que les esprits fragiles subliment un jour leur détresse 
en solidarité. En effet, «n'avait-il pas presque cédé au sourire de la pasteure Anna, renoncé au 
dernier instant à toute I'envie de ses crimes parce qu'elle lui souriait en lui disant, il n'est pas trop tard, 
retournez chez vos parents, car il n'est jamais trop tard pour la miséricorde de Dieu [...] n'avait-il pas 
éprouvé au dernier instant un recul devant le mal à accomplir.» Il en faut de la foi et du courage, à 
celle qui souhaite croire qu'il n'est pas trop tard pour ce monde. 
Fidèle à elle-même, à ce style logorrhéique qu'elle a adopté depuis le début de son monumental cycle 
romanesque, l’écrivaine déroule une phrase-fleuve, sans pause aucune, ne laissant pas au lecteur, 
qui, affrontant ce flot de mots, en est parfois désorienté, l’occasion de reprendre son souffle, car, 
comme le réel, son écriture est toujours en marche, toujours vivante. Si, de prime abord, l'exercice 
peut sembler difficile (certains diraient pénible), la maîtrise dont elle fait preuve est telle qu’on est 
happé dans un tourbillon d'une grande force, d'une grande humanité. De plus, la romancière passe 
sans cesse du point de vue d'un personnage à celui d'un autre, sans avertissement.  
Marie-Claire Blais a une façon absolument unique de marier l'exigence artistique la plus haute avec 
les préoccupations les plus immédiates de notre temps. Interrogée sur la question, qui hante Daniel, 
son personnage d'écrivain, de la pertinence de la littérature en des temps troublés, elle affirme 
fermement sa nécessité. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 



 45 

2019 
’’À l’intérieur de la menace’’ 

 
Essai 

 
Dans la veine de ses ‘’Passages américains’’, Marie-Claire Blais trace un tableau des États-Unis qui 
est d’une lucidité à glacer le sang et d’un souffle lyrique ensorcelant. Elle fait de Donald Trump un 
portrait sans concession, le voyant comme un être narcissique se vautrant grossièrement dans 
l’ignorance, et encourageant le peuple à en faire autant. Elle trace un parallèle entre Mussolini et 
Trump. Elle évoque ces mouvements de haine, d’intolérance, de repli sur soi et de nationalisme 
exacerbé qui se généralisent, et qui l’étonnent. Cependant, pour elle, l’horreur et l’intolérance côtoient 
la beauté et la solidarité. Elle trouve du réconfort dans les mouvements de résistance des femmes et 
des jeunes, dans le fait que nous soyons «plus informés, plus évolués, plus forts» ; elle pense que 
beaucoup de gens sont intolérants parce qu’ils sont ignorants, mal informés ; mais qu’ils peuvent 
apprendre au contact de l’être humain, et revenir à des pensées plus libérales. Elle interpelle la 
grande famille humaine en glissant du «je» au «nous», en passant par «nous, les femmes», ce qu’elle 
appelle des «ouvertures à la conversation». 
 

Commentaire 
 
L’essai est teinté d’une colère, d’une indignation et d’un désarroi que nous sommes nombreux à 
partager. Marie-Claire Blais confia : «Ce que nous vivons nous concerne tous. Dans les deux 
premiers Carnets, je parlais de périodes très troublantes, du mouvement des droits civiques, de 
grands mouvements des années 1970 ; cette fois, c’est un autre grand mouvement, et l’on sait que ça 
finira par s’ouvrir sur l’espoir. Le premier signe d’une dictature, c’est de tenir le peuple dans 
l’ignorance, d’opprimer les pauvres qui veulent apprendre, en commençant toujours par faire taire la 
presse. C’est incroyable, cette répétition. Nous sommes des pays neufs, et ça comporte des erreurs, 
mais il y a sans doute plus d’espoir pour les pays neufs de se renouveler, de changer d’option assez 
vite, de ne pas rester sur la mauvaise voie». 
Réveil pour les uns, rappel pour les autres, l’essai que livre Marie-Claire Blais s’inscrit dans ce refus 
de se taire, dans cette volonté de témoigner d’un ici maintenant anxiogène, et de critiquer les dérives 
de cette «tromperie» qu’a été l’arrivée de Trump à la Maison-Blanche. 
_________________________________________________________________________________ 
 
Marie-Claire Blais, qui est le plus souvent toute habillée de noir, étonne par sa frêle silhouette. On la 
sent timide et d'une sensibilité à fleur de peau. On est étonné par ses yeux magnétiques et perçants. 
Mais elle montre vite sa gentillesse, l’attention qu’elle porte aux gens. Parlant d’une voix douce, elle 
se garde des grandes déclarations fracassantes. Mais, si elle est réservée dans la vie, en tant 
qu’écrivaine elle manifeste son intransigeance et même sa violence. 
Elle écrit toujours sous la pression intense d’un grand capital d’expériences de souffrances qui sont 
d’abord les siennes (elle déclara : «Je crois à la souffrance», et l’écrivain Alexandre de ‘’Visions 
d’Anna’’, auquel elle doit s’identifier, cite Dostoïevski : «Pour écrire bien, il faut souffrir, beaucoup 
souffrir.»). Elle est tourmentée par «la continuelle douleur d'être vivant» qui traverse toute son œuvre.  
Mais elle eut vite «besoin de se mettre à la place des autres» qui connaissent la solitude et la 
souffrance, la solitude dans la souffrance. En effet, elle possède cette qualité rare qu'elle assume 
avec gravité et courage, ou ce don douloureux, la compassion, qui lui fait pressentir la douleur 
humaine dans toutes ses dimensions, son engagement d'écrivaine étant pour l’humanité. Aussi 
explore-t-elle à fond les profondeurs des âmes, rien n'étant laissé dans l'ombre, son univers étant 
d’ailleurs habité de contradictions : l’amour ne va pas sans la haine, la beauté sans la laideur, la 
richesse sans la pauvreté, le bien sans le mal, la vie sans la mort. C’est la conséquence aussi bien de 
son extrême ambivalence que de sa volonté de lucidité et d’honnêteté.  
 



 46 

Son œuvre, qui fut d’abord onirique (avec, en particulier, ‘’La belle bête’’, en 1959), se rapprocha de la 
réalité, et elle fit alors beaucoup d’éclats en dénonçant avec colère le Québec de la grande noirceur, 
l’oppression que faisaient subir la famille et la société (ce fut surtout dans ‘’Une saison dans la vie 
d’Emmanuel’’, en 1965, et dans ‘’Le sourd dans la ville’’, en 1979). Puis elle évolua nettement vers 
une attention et une pitié portées à différents marginaux (les homosexuelles des ‘’Nuits de 
l’Underground’’ [1978], les déracinés, les sans-pays, les délinquants, les réprouvés, les artistes 
incompris, les jeunes révoltés qu’on trouve dans ‘’Vision d’Anna’’ [1982] et ‘’Pierre ou la guerre de 
1981’’ [1984]), un passage irréversible s’étant fait chez elle de la révolte individuelle à la sympathie 
universelle devant la décomposition sociale et le désenchantement que connaît notre époque, en 
s’inspirant désormais de ce que, vivant à Key West, elle voit aux États-Unis, comme en atteste la 
série de ‘’Soifs’’ [1995-2017], ces monologues sans fin qu’elle déroule pour faire part de craintes 
apocalyptiques qui lui font dire : «Je suis très préoccupée par l’état actuel du monde, au point que je 
me demande si l’espèce humaine survivra.» Mais, si elle est persuadée que nous vivons dans un 
monde en danger, elle croit que l’art peut le sauver, qu’il a une fonction rédemptrice, qu’il peut 
transformer la vie, qu’il se substitue à la mort ; aussi occupe-t-il une place privilégiée, qu'il s'agisse de 
littérature, de peinture, de sculpture ou de musique. 
Douée d’une grande intuition, elle sait sonder la nature humaine pour faire découvrir les multiples 
facettes de ses personnages, dévoiler avec finesse leurs secrets les plus honteux, leur destin 
individuel s'inscrivant cependant toujours dans un destin collectif. 
Entendant servir la littérature avec rigueur, considérant que le rôle de celle-ci est de transmettre la 
mémoire de choses vécues à l’extrême, qu’il lui faut se plonger dans la violence du monde actuel, que 
l'écriture ne peut s'accomplir que dans la violence et l'excès, elle est animée de la volonté de 
dénoncer l'hypocrisie, le mensonge, l'intolérance, l’injustice, les entraves au bonheur. En 2019, elle dit 
écrire toujours pour les mêmes raisons qu'à ses débuts, pour «mieux comprendre ceux qui sont 
autour de moi. C'est un art difficile, auquel j'essaie de donner la plus grande face humaine. On dit que 
l'écriture est fermée, qu'il s'agit d'un monde hermétique, mais ce n'est pas ça... Ce doit être comme 
une musique que l'on écoute.» 
Son écriture étant devenue de plus en plus singulière, audacieuse, elle jette sur le papier un flux de 
mots, privilégiant un style d’intériorité, déroulant des phrases longues, sinueuses, lentes mais 
haletantes, charriant leurs poids de tristesse, de pitié ou de rage. Elle aime multiplier les points de vue 
et les regards différents. Elle a confié : «J’entends mon sujet comme une musique» et, en effet, 
oratorio ou requiem, ses romans polyphoniques distillent une musique suspendue à la fureur des 
temps. La lire demande au lecteur une attention silencieuse.  
Romancière, poète et dramaturge, Marie-Claire Blais poursuit une œuvre de rigueur qui est déjà 
impressionnante : près de vingt romans, six pièces de théâtre, des recueils de poésie, de nouvelles. 
On ne compte plus les prix littéraires, les décorations et les honneurs qui lui ont été accordés dans de 
nombreux pays. Ses livres sont traduits en quinze langues, incluant le chinois. On l'étudie dans les 
universités, elle inspire des thèses, des mémoires, des articles. L'intérêt général pour son œuvre est 
soutenu. Elle domine le paysage littéraire québécois depuis quarante ans, et elle peut-être la plus 
grande écrivaine de langue française vivante.  
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

