
 1 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
‘’Tous les hommes sont mortels’’ 

(1946) 
 

roman de Simone de BEAUVOIR 
 

(520 pages) 
 

pour lequel on trouve un résumé 
 
puis des notes facilitant la lecture (page 8) 
 
enfin une analyse de : 
 
l’intérêt de l’action (page 17) 
 
l’intérêt littéraire (page 20) 
 
l’intérêt documentaire (page 22) 
 
l’intérêt psychologique (page 25) 
 
l’intérêt philosophique (page 32) 
 
la destinée de l’œuvre (page 38). 
 

 
Bonne lecture !  

 

 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

Résumé 
 
Prologue 
 
Chapitre premier 
 
À la fin de la pièce, la comédienne Régine, qui est «une admirable Bérénice», manifeste son mépris 
pour le public, comme pour sa partenaire, Florence, avec laquelle elle s’est conduite perfidement. Elle 
fait part de son ambition (elle a le souci de sa carrière, veut être célèbre, est prête à tout pour briller 
au cinéma), révèle son narcissisme. Elle manifeste aussi son mépris pour l’amour qui, pour elle, est 
un malentendu. Son vice ou sa qualité est l’exigence. Elle refuse de se résigner comme le font les 
autres, demeure fidèle à elle-même contre l’engloutissement dans l’amour de Dieu qu’on lui proposait 
dans son enfance. Elle est angoissée par le sentiment de la fuite du temps et de la mort. Elle est 
poursuivie par un cauchemar où elle n’est qu’un brin d’herbe dans une pelouse. 
Elle est intriguée par un homme qui, à l’hôtel, est toujours présent et immobile. Elle a envie d’exister 
pour lui, de s’imposer à lui. Mais son regard ne la voit pas. Elle et ses amis trouvent différentes 
explications de son comportement : ainsi, ne serait-il pas «un fakir»? Étant étonnée par son 
indifférence à la pluie, au confort, elle l’aborde, apprend qu’il s’appelle Raymond Fosca. Intéressée 
par cet homme qui ne s’intéresse à rien, elle lui demande son secret «pour ne jamais s’ennuyer». Elle 
a le projet de le guérir puis de l’abandonner. Fosca essaie de la dissuader de s’occuper de lui. Il lui dit 
avoir peur de, au contact des êtres humains, voir le temps couler à nouveau. À la question de 
Régine : «Quel âge avez-vous donc? Il ne répondit pas.» 
 
Chapitre II 
 
Régine a réussi : Fosca est normalisé, désormais soucieux d’elle (ce qui fait que son arrivée 
inopportune lui déplaît). Aussi désormais méprise-t-elle son «fakir» qu’elle voit entrer par la fenêtre en 
dépit du danger. Il lui indique l’avantage qu’il a sur elle ; il la verra morte ; elle lui répond : «Au moins, 
quand je mourrai, moi, j’aurai vécu. Vous, vous êtes un mort.» Il refuse d’abord de s’expliquer, avant 
de lui révéler qu’il est immortel. Elle l’envie, voulant être immortelle pour les mortels. Mais il lui fait 
connaître la malédiction qu’est le fait d’être immortel face aux mortels. Cependant, il y a un moyen d’y 
échapper : l’amour ; et, brusquement, il lui donne un baiser. Cette révélation a fait manquer sa 
répétition à Régine qui se donne le défi de se consacrer à cet homme qui est ou se croit immortel. Elle 
se rend compte qu’elle pourrait se rendre immortelle dans la mémoire et le cœur de Fosca. La voilà  
obsédée par lui. Comme preuve de son immortalité, il se donne un coup de rasoir, du sang s’échappe 
de sa gorge, mais la blessure est tout de suite refermée. Alors qu’elle lui demande : «Sauvez-moi de 
la mort.», il rétorque : «Sauvez-moi de la nuit et de l’indifférence.» De nouveau, elle émet 
l’hypothèse : un fakir? Mais elle a la tentation de le croire et de l’aimer, d’être la plus belle à ses yeux, 
d’être une femme célèbre parmi celles des temps passés, ce qui lui donne le sentiment d’être 
invulnérable. Comme Fosca, ne voulant plus revenir sur son passé, préférerait avoir «quelque chose 
à faire», elle lui propose d’écrire ses mémoires. 
 
Chapitre III 
 
Régine, qui vit avec Annie, introduit chez elle Fosca, d’où les difficultés pratiques de la vie à trois. Il se 
montre indifférent à l’égard des choses auxquelles elle tient. Elle aimerait qu’ils fassent ensemble de 
grandes choses, lui propose d’écrire une pièce qui servirait à leur gloire commune. Mais il a plutôt le 
projet de trouver un métier, d’avoir une occupation qui ne l’oblige pas à penser ; et elle regrette de le 
voir devenu un homme comme les autres. Un soir, il lui dit : «Je me sens heureux» ; il a eu, «dans la 
violence d’un instant», une «illusion de plénitude». Voilà Régine mécontente de la connivence entre 
Annie et lui ; aussi envisage-t-elle de les empêcher d’exister sans elle, se montre méchante à l’égard 
d’Annie. Le voyant tricoter, elle craint aussi que Fosca se rendorme. Le malentendu entre eux tient à 
ce qu’«elle l’aimait parce qu’il était immortel, et il l’aimait dans l’espoir de redevenir pareil à un mortel» 



 3 

; que le temps était fini pour elle, infini pour Fosca. Alors qu’elle se veut différente des autres femmes, 
il lui assène : «Vous êtes blonde, généreuse et ambitieuse, vous avez horreur de la mort.» Essayant 
d’écrire une pièce, il n’y parvient pas. Elle voudrait qu’il se rende compte qu’elle est une grande 
comédienne, lui demande s’il a «vu jouer Rachel autrefois». Fosca constate que, sur la scène, elle 
réussit à «feindre d’exister». Régine organise une réception, et Fosca a pitié de la comédie qu’elle 
joue dans «le jeu de l’existence». Elle a décidé, pour relever le défi de Fosca, d’annoncer qu’elle 
renonce à sa carrière ; mais n’est-ce pas une autre comédie alors qu’elle veut mettre fin aux 
«mensonges». Comme Fosca l’étreint, pour elle, «l’instant flambait, l’éternité était vaincue». Mais il la 
quitte, en lui laissant un mot d’adieu, et Régine apprend que c’est Annie qui lui a demandé de le faire, 
pour son bien. Elle part à sa recherche, et le retrouve. Il décide de lui raconter son histoire. 
 
Première partie 
 
Fosca est «né en Italie, le 17 mai 1279, dans un palais de la ville de Carmona» qui, vassale de 
Gênes, était en proie à la lutte entre clans. Il en profita pour devenir le prince de la ville, et décider de 
s’opposer à Gênes. Mais Carmona fut soumise à un siège, et la famine sévit. Refusant de voir sa ville 
vaincue, il décida l’exil des bouches inutiles, ce qui révolta sa femme, Catherine. Cependant, il voyait 
venir la fin de sa vie, l’inéluctabilité de la mort, son action pour la défense de sa ville s’avérant inutile. 
Il lui faudrait plus de temps pour mener son œuvre à bien. Ce fut alors qu’un mendiant lui proposa un 
élixir d’immortalité que lui-même n’avait osé boire. Fosca hésita d’abord ; fit prendre de l’élixir à une 
souris qui fut douée de l’immortalité. Même si Catherine lui rappela la malédiction dont est victime le 
Juif errant, il décida alors de boire le liquide. Après quatre jours, il se réveilla : «Tout était neuf comme 
une aube», et il eut la vision de l’avenir de Carmona. 
La ville fut délivrée. Fosca se lança dans une guerre de conquête, étant alors appelé «l’Invincible». Il 
prit des mesures sévères pour assurer l’indépendance de Carmona, ce que lui reprocha son fils, 
Tancrède. Devant la menace de la peste, lui, qui tendait au scepticisme, à l’athéisme, s’opposa aux 
moines qui prêchaient la pénitence, qui voyaient dans le fléau une preuve de l’existence de Dieu. 
Catherine fut victime de la peste, et l’immortel se sentit tout à fait seul. Il lança un pèlerinage avec une 
foule de pénitents, qui s’emparèrent de la ville de Rivelles, et il se montra un habile chef de troupe et 
un conquérant sans scrupule. Mais, tandis que la victoire fut célébrée par des fêtes, il se sentit seul. Il 
reconstitua son armée pour combattre Gênes, pour lancer un défi à Florence qu’il lui fut toutefois 
impossible d’attaquer. Au retour, eut lieu une bataille où il subit une défaite totale, ce qui rendait toute 
la campagne inutile. Il adopta alors une autre méthode : affaiblir sournoisement ses ennemis. Gênes 
fut ainsi conduite à la décadence. Mais apparut un ennemi plus redoutable : le duc de Milan, devant 
lequel Fosca fut prêt à se soumettre pour l’intérêt de sa patrie. Cet échec fut compensé par la prise de 
Pergola, dont les habitants, cependant, avaient fui avec leurs richesses. Pour assurer la paix et la 
prospérité de Carmona, Fosca signa un traité avec le duc de Milan. 
Comme, dans sa ville, les ouvriers et les chevaliers se révoltèrent, il les fit massacrer, tout en étant 
incertain sur le bien-fondé de son action, et en ressentant la lassitude de ce monde. Il eut alors l’idée 
d’avoir un fils, Antoine, et de préparer son avenir. Un jour, il découvrit l’amitié entre Antoine et une 
jeune fille, Béatrice, et ressentit de la déception devant leur plaisir clandestin. Il put sauver Antoine de 
la noyade, le voir heureux quand furent inaugurés des jets d’eau. Mais il vint à Antoine le désir de 
gouverner, et Fosca aurait voulu lui faire savoir l’inutilité de toute action, l’inutilité du développement et 
de l’enrichissement de Carmona. Antoine décida la guerre, alors que son père prônait la nécessité de 
la paix, ayant désormais le souci de l’Italie, ce qui faisait de lui un étranger à Carmona. Aussi abdiqua-
t-il. 
Attiré par la rebelle qu’était Béatrice, qui voulait en apprendre le plus possible, qui refusait ses 
cadeaux, le luxe, le gaspillage, qui ne cherchait pas à lui plaire, il voulut l’éloigner d’Antoine et 
l’épouser. Elle lui rétorqua : «Vous n’êtes pas un homme […]  Vous êtes un mort.» Cependant, blessé 
dans un combat, Antoine mourut, en étant toutefois comblé : il passait pour un héros. Béatrice désira 
alors retourner chez sa mère. Mais Fosca, qui demeurait toujours dans la force de l’âge, qui ne 
connaissait pas la fatigue, décida de l’épouser malgré elle. Cependant, il allait constater que jamais 
elle ne pourrait aimer un homme qui jamais ne risquait sa vie, qui était soumis à la malédiction de 



 4 

l’immortalité, qui ressentait l’horreur d’avoir un corps impérissable, tandis que celui de Béatrice 
vieillissait. 
Il fut pressenti pour assurer l’unité de l’Italie dont l’empereur d’Allemagne, le Habsbourg Maximilien, 
prenait possession, ses lansquenets menaçant l’indépendance de Carmona dont le destin se décidait 
ailleurs. Il comprit qu’il lui fallait rejoindre Maximilien pour régner sur le monde entier. 
 
Deuxième partie 
 
Quittant Carmona qui était livrée aux Impériaux, Fosca rejoignit, à Florence, l’empereur, qui fut 
intéressé par l’immortel. Déjà très puissant, Maximilien se voyait proposer, par les rois catholiques 
d’Espagne, un mariage qui doublerait la puissance des Habsbourg. Fosca put alors rêver d’une 
utopie, «les hommes allant déchiffrer clairement les secrets de la nature et la dominer, allant 
commencer à conquérir le bonheur». Pour lui, il fallait que le petit-fils de Maximilien, Charles, assure 
le salut du monde en maintenant l’unité de l’Empire. Fosca, se rendant avec l’adolescent en Espagne, 
portait sa pensée vers l’Amérique.   
Après la mort de Maximilien, Fosca rentra en Allemagne pour organiser auprès des électeurs la 
compétition pour la désignation du nouvel empereur. Le vote en faveur de Charles fut arraché par 
l’argent et par la menace. Il fut couronné empereur grâce à Fosca, à ses yeux un être marqué par 
Dieu, qui envisageait être le maître de l’Univers pour l’éternité.  
Cependant, il avait beau entretenir son rêve utopique, il lui fallait se soumettre à la «monstrueuse 
mécanique» de la réalité, car se présentaient des problèmes. Il y avait celui de l’Amérique où on 
reprochait à Cortez de massacrer les Indiens ; Fosca, qui pensait qu’on ne pouvait gouverner sans 
faire de mal, se disait que, si leur la vie était brève, elle leur faisait tout de même acquérir le salut 
éternel. Il y avait, en Europe, l’agitation provoquée par Luther ; Fosca, qui ne comprenait pas le 
phénomène religieux, se demandait d’où venait l’ascendant qu’il exerçait, s’il fallait, à son égard, faire 
preuve de tolérance ou de sévérité ; il regrettait que la «seule conscience» de cet homme vienne 
s’opposer à «l’intérêt de l’Empire et du monde», à l’unité que lui-même voulait. Si, cependant, Luther 
fut mis au ban de l’Empire, il fallait, devant le désordre suscité par l’hérésie, réformer l’économie où se 
manifestait d’ailleurs le déséquilibre causé par l’arrivée de l’or de l’Amérique. Il fallait encore mener la 
guerre contre François Ier (mais la victoire fut obtenue), faire face à la révolte des paysans en 
Allemagne, à la révolte des bourgeois et ouvriers de Gand. 
Fosca voulait apaiser et unifier l’Allemagne, ce que, depuis dix ans, empêchait l’hérésie. Puis il voulait 
se tourner vers le Nouveau Monde, à propos duquel il regrettait le partage qui avait dû être fait entre 
les Espagnols et les Portugais, envisageant l’annexion de ces possessions avec une avidité et une 
impatience qui étonnaient Charles, qui avait le sens de la mesure. Or il avait fallu se soumettre aux 
banques pour obtenir le financement d’une autre guerre où furent déployés, pour combattre le pape, 
des soldats luthériens qu’on n’avait pu empêcher de faire le sac de Rome, qui laissa Fosca indifférent 
même s’il repensa à cette Italie à feu et à sang. Il regrettait ces guerres qui empêchaient la réalisation 
de son grand dessein. 
Comme Charles mettait beaucoup d’ardeur à pourchasser les hérétiques, ayant appris la sévérité par 
Fosca, celui-ci décida, pour les comprendre, d’assister à leurs réunions ; il vit ainsi un prophète 
anabaptiste exprimer avec violence sa volonté de tout détruire pour établir «une cité nouvelle». Or les 
anabaptistes provoquèrent des troubles à Münster. Fosca discuta aussi avec des luthériens, espérant 
leur faire admettre la nécessité d’aller vers le bien commun ; mais ils lui opposèrent la primauté de la 
conscience individuelle ; il considéra que leur volonté d’être des martyrs était semblable à celle 
d’Antoine, à celle de Béatrice, à celle de tous les mortels. 
S’étant persuadé qu’il avait fait le malheur de l’Empereur, il décida de «partir pour les Amériques» où 
il voyait désormais la seule possibilité d’agir. Sur la caravelle, il se demanda : «Comment posséder la 
mer?» Il passa devant l’archipel des Lucays dont la population avait été détruite. Il arriva à Santiago 
de Cuba où il demanda au gouverneur quelle était la raison de la disparition des Indiens. Mais ce fut 
un moine qui lui révéla qu’on les avait fait «travailler jusqu’à ce qu’ils meurent à la peine». Ils avaient 
été remplacés par des Noirs auxquels on infligeait de cruels traitements. Devant les ravages commis 
par les conquérants, Fosca constata l’impossibilité de faire respecter les ordonnances de Charles 



 5 

Quint. Il fut étonné par la découverte des restes de l’empire des Incas, en particulier à Pachacumac, à 
Cuzco ; il vit les villages abandonnés, les Indiens ayant été conduits aux mines du Potosi où ils 
avaient été terriblement exploités. 
De retour en Espagne, il fit son rapport à Charles Quint qui jugea : «J’ai donc échoué partout», tandis 
que lui-même se reprocha sa vanité de vouloir dominer l’Univers, qui «n’existait pas […] était ailleurs, 
toujours ailleurs […] nulle part», le «seul bien» étant «d’agir selon sa conscience», son erreur de 
vouloir le bonheur des humains malgré eux. Charles Quint se retira du pouvoir, dans une maison 
proche du monastère de Yuste. 
 
Régine se dit fatiguée et convaincue que «ce serait jusqu’au bout la même histoire». Mais Fosca est 
décidé à continuer de parler. 
 
Troisième partie 
 
Fosca raconte comment, parti de Mexico, il erra au hasard, n’éprouvant que du dédain pour le fleuve 
qu’il avait découvert. Pourtant, son intérêt renaquit à la proximité d’un autre Blanc. Il lui indiqua que, 
«cent ans plus tôt», il s’était embarqué pour «faire le tour du monde», en se passant des humains, en 
n’étant «qu’un regard». Mais il eut envie «d’être cet homme qui avait faim et qui mangeait, cet homme 
qui cherchait avec passion le passage vers la Chine» en étant parti de Montréal ; il eut envie de vivre 
de nouveau aux yeux de ce Carlier. Ils voguèrent donc dans des canots sur ce fleuve, Carlier étant 
intéressé par tout ce qu’ils voyaient, tandis que Fosca était indifférent. Mais il appréciait que Carlier lui 
parle comme s’il avait été «son semblable», tout en exprimant son désir d’être immortel comme lui. Ils 
rencontrèrent des Indiens dont le chef s’opposa au projet de Carlier ; ils les virent supplicier «un 
crocodile» [sic] ; Fosca but d’une «eau de feu» qui lui donna l’impression d’être devenu un Indien. 
Comme ils constatèrent que les canots avaient été volés, Fosca proposa qu’ils construisent un fort où 
Carlier l’attendrait, tandis qu’il irait à Montréal chercher du secours. 
Il fut, avec des compagnons, de retour au «fort Carlier» où des hommes étaient morts du scorbut ; où 
on avait dû résister aux Indiens. Tandis que Fosca imaginait : «Un jour, il y aura des forts et des 
comptoirs tout le long de ce fleuve», Carlier, vieilli et affaibli, s’affligea : «Moi, je ne serai plus là pour 
le voir», et exprima sa haine de l’immortel, trouvant terrible de vivre sous son regard. Et il fut déçu de 
constater que le fleuve n’était pas le passage vers la Chine, son unique désir étant de le trouver. Il 
décida de remonter le fleuve. Peu importait pour Fosca qui était seulement heureux d’avoir un but. 
Même si les vivres diminuaient, Carlier garda son entêtement désespéré. Puis il décida de se suicider, 
mais seul. Fosca pensa : «Pour lui, c’en est fini. Ne me sera-t-il jamais possible de me quitter moi-
même, ne laissant derrière moi que quelques os secs et nus?» 
 
Régine se dit incapable de se suicider. Fosca dit avoir alors essayé, avoir connu un étourdissement, 
mais s’être «retrouvé vivant». Elle l’invite à continuer son récit. 
 
Quatrième partie 
 
Fosca fit un rêve dans lequel il se vit mort. Mais il fut réveillé par un valet. Il revint vingt ans en arrière, 
sur son séjour dans le village des Indiens où il s’était abandonné à la torpeur jusqu’à ce que des 
Blancs l’aient ramené en Europe. Le valet, Bompard, lui rappela qu’il avait à prendre un carrosse, à 
mettre une perruque, pour aller chez Mme de Montesson, alors que cette vie de Paris l’ennuyait, qu’il 
méprisait les gens de cette époque qui s’intéressaient à lui parce que son nihilisme leur faisait peur, 
son secret n’étant connu que de Bompard qui avait d’ailleurs été transformé depuis qu’il l’avait connu, 
qui lui était dévoué du fait de «papiers» que son maître détenait. Fosca acceptait de tuer le temps 
avec des mots comme «la liberté, le bonheur, le progrès», qui étaient à la mode. Mais il ne se sentait 
pas à sa place, se considérait en exil. Cependant, il s’intéressait désormais à la recherche 
scientifique, faisant des expériences de chimie, étant fasciné par le cosmos comme par le microscope 
ou par l’observation des fourmis. 



 6 

Comme, chez Mme de Montesson, on jouait, Fosca, à qui il était impossible de perdre, gagna 
beaucoup d’argent contre un autre joueur, qui passait par les affres de la peur, ce qu’il aurait lui-
même aimé ressentir. Cet homme se suicida, ce qui valut à Fosca l’aversion de Marianne de Sinclair 
qui n’avait pas peur de lui. Comme Mme de Montesson tenait à elle, il lui révéla qu’elle organisait des 
réunions de son côté. De ce fait, il fut défié en duel par un certain Richet, et, comme Mlle de Sinclair 
lui était attachée, il fut, par sa douleur, touché, sous son armure d’inhumanité. Et il souffrit de n’avoir 
pas à affronter le risque de la mort, de pouvoir la donner pour «s’occuper». Aussi renonça-t-il au duel 
en faisant des excuses, et reçut-il les remerciements de Marianne. 
Il perdit tout intérêt pour la recherche scientifique. Quand on lui parla du projet d’«une université libre» 
par laquelle «le développement de l’esprit scientifique aurait une grande influence sur le progrès 
politique et social», où il aurait eu «une chaire de chimie», il refusa d’abord, déclarant à Marianne : 
«Je ne m’intéresse à la science que dans la mesure où elle est inhumaine», lui faisant ce demi-aveu : 
«Depuis des années je n’ai pas réussi à me sentir vivant.» Mais, comme elle lui dit : «Vous êtes 
libre», il fut touché par cette idée, se demanda : «Vais-je redevenir vivant?», et lui donna une grosse 
somme d’argent destinée à l’université. Désormais, elle eut de la sollicitude pour lui, et lui, de la honte 
de la tromper, de ne pouvoir «lui expliquer qu’il désirait sa présence simplement pour tuer le temps, 
qu’il avait besoin d’elle pour vivre», pour goûter son amour de la vie, des êtres bien vivants. Elle 
croyait que Fosca en était un, et il se faisait «l’effet d’un imposteur». Elle trouvait qu’il avait «changé», 
qu’il ne pouvait plus se «divertir à pousser un homme au suicide». Entendant un chant, il eut le 
sentiment d’une communion avec les autres, avant que ne revienne celui de l’impossibilité de toucher 
le corps de Marianne. Aussi voulut-il se retirer, et, comme elle entendait le retenir, il prétendit : «Je 
ferais brûler les vieillards au lieu de leur construire des asiles, je mettrais les fous en liberté et 
j’enfermerais vos philosophes dans des cages» ; il lui asséna : «Je ne crois pas au progrès […] Je ne 
suis pas fait pour vivre en société» ; il lui indiqua : «Moi, ma conscience ne m’ordonne jamais rien.» Il 
eut la tentation de lui révéler son immortalité, mais se souvint du «visage torturé de Carlier». 
Toutefois, envoyant Bompard à Saint-Pétersbourg, il lui annonça qu’il allait épouser Marianne, se 
disant : «Maintenant, j’aime et je peux souffrir ; me voilà de nouveau un homme.»  
L’amour le rendit de nouveau attentif au monde, lui fit réapprendre à le regarder. Il admira la hâte de 
Marianne à utiliser le temps, et ressentit lui aussi la crainte de sa fuite. Mais il en vint à penser à la 
perspective de la mort de Marianne, s’inquiétant, un jour où elle était en retard, de la possibilité d’un 
accident. Chez elle et ses amis, il détestait leur entêtement à dépenser leurs forces, leur tension vers 
l’avenir, dont il était exclu. Malgré son amour pour elle, il n’avait pas d’intérêt pour ce qu’elle aimait. 
Or Bompard revint de Russie, et Fosca eut peur. Aussi dut-il marchander avec lui la somme d’argent 
qu’il exigeait pour ne pas révéler son secret. Marianne, qui se rendit compte de son trouble, voulut 
l’interroger sur son passé, tandis qu’il aurait voulu «ne plus mentir», mais repoussa cette tentation. 
Quinze ans plus tard, période pendant laquelle Bompard continua à exiger de l’argent, Marianne 
remarqua combien Fosca avait «l’air jeune». Ils avaient eu deux enfants dont l’un, Jacques, était mort, 
tandis que l’autre, Henriette, allait au bal. Mais il se sentait toujours un étranger dans sa famille. Il 
considérait inutile la recherche scientifique car elle est toujours subjective, «ne permet pas à l’homme 
de sortir de lui-même». Un jour, Bompard révéla son immortalité à Marianne qui éprouva l’horreur 
d’être aimée d’un être qui ne se donnait pas à elle «pour la vie, pour la mort» ; elle pensait qu’il n’y a 
pas d’amour possible entre deux êtres qui ne sont pas semblables. 
Se trouvant un jour à la campagne, il aurait voulu «rester éternellement, couché sous ce hêtre sans 
un mouvement, sans un désir». Depuis la révélation, Marianne était entrée en agonie, étant certaine 
qu’il l’oublierait, alors qu’il se souvenait de Catherine et de Béatrice. Mais elle souhaita qu’il reste 
parmi les humains pour les aider. Et elle mourut, non sans détester celui qui ne mourrait pas. Il sentait 
sur lui «ce regard qui avait fait de lui un homme parmi les hommes». Avec Marianne, un monde avait 
sombré, et il ne restait que l’indifférence. 
 
Régine constate : «Il y a seulement deux siècles vous étiez encore capable d’aimer.» Fosca indique 
qu’il avait, pendant cinquante ans, continué de travailler avec les amis de Marianne. Régine, qui 
«n’avait plus d’enfance, plus d’avenir», l’incite à finir l’histoire. 
 



 7 

Cinquième partie :  
 
Au moment de la Révolution de 1830, Fosca fut, comme à Carmona, dominé par son sentiment 
d’impuissance, et empêcha, son compagnon, Armand, de se servir de son revolver à l’apparition de 
La Fayette venu imposer le duc d’Orléans. Ainsi avait échoué l’idée républicaine, Armand estimant 
que les morts étaient «morts pour rien», tandis que, pour Fosca, ils étaient «morts pour la Révolution 
de demain». Il était plein de sollicitude pour Armand qui lui ressemblait. Ils rejoignirent le journal 
républicain, ‘’Le Progrès’’, dont le directeur, Garnier, voulait résister, Fosca lui sauvant la vie en 
recevant le coup de baïonnette qui lui était destiné, et espérant enfin mourir, mais en vain. Cela 
intrigua Armand qui lui demanda la vérité ; indiquant : «Depuis mon enfance, je sais que je compte 
parmi mes aïeux un homme qui ne doit jamais mourir», il reconnut en lui Fosca, ce qui étonna celui-ci 
: «Vous me croyez immortel et vous pouvez me regarder sans horreur?» Pour Armand, l’immortalité 
de Fosca devait leur permettre de faire de grandes choses ensemble. L’immortel lui révéla qu’il était 
son arrière-petit-fils, lui montra un portrait de Marianne. Tandis qu’il dormait, Fosca pensa à 
l’impossibilité pour lui de se substituer à lui pour échapper au passé. 
Plus tard, il se trouva avec les autres membres de la rédaction du journal, mais sentit rester un 
étranger pour eux. Alors que certains de ces intellectuels tablaient sur des émeutes où étaient brisées 
les machines, Armand était, comme Fosca, convaincu qu’il fallait «d’abord faire l’éducation du 
peuple». Le jeune homme proposa à son aïeul de se faire ouvrier pour diffuser le message républicain 
dans ce milieu, et Fosca constata : «Je ne lui inspirais ni horreur, ni amitié ; Il se servait de moi, c’était 
tout.» Ce fut ainsi qu’il travailla dans un atelier où la trépidation des machines lui sembla celle même 
du temps. Puis, au temps de «l’épidémie» (de choléra), il se fit infirmier ; mais «le bruit courait qu’il 
avait fait un pacte avec le diable et ils crachaient avec dégoût sur son passage». Il constatait 
cependant que, dans leur fraternité, les autres «trouvaient la force d’affronter la mort et des raisons de 
vivre». 
Les journalistes du ‘’Progrès’’ discutèrent du projet d’une insurrection, Garnier manifestant le même 
désir de l’action qu’avait eu Carlier, remarqua Fosca, qui refusa de les conseiller. À l’occasion des 
funérailles du général Lamarque, l’émeute menaça alors qu’avançait le cortège funèbre ; mais Fosca 
ne pouvait pas risquer sa vie comme le faisaient les autres. La décision de l’émeute fut laissée à 
Garnier qui eut peur ; mais la charge des dragons déclencha l’insurrection, qui donna à Fosca le 
sentiment d’être vivant. Cependant, les intellectuels républicains eurent «peur de la victoire, peur du 
peuple», et donnèrent l’ordre de cesser la lutte. Garnier exprima alors un nihilisme proche de celui de 
Fosca, affirmant qu’on peut «vivre sans espoir, si l’on possède quelque certitude». 
Se retrouvèrent en prison Fosca et Armand, celui-ci avec sa passion intacte, décidé à poursuivre son 
action en ce lieu qu’il transforma «en un club politique», subissant les interrogatoires sans parler. Pour 
permettre l’évasion des autres, Fosca resta en prison, s’occupant à essayer de reconstituer l’image de 
Marianne. Dix ans plus tard, il fut libéré, et retrouva Armand qui avait connu l’exil puis l’amnistie, 
s’était efforcé d’obtenir sa libération, s’était employé à organiser des banquets (autre moyen d’action),  
s’était uni à Laure qui, connaissant le secret de Fosca, lui montra de la sollicitude. Fosca participa à 
un banquet où Armand décrivit un avenir radieux, alors que lui pensait que tous les avenirs espérés 
deviennent des présents décevants. Aussi refusa-t-il de collaborer, opposant son relativisme 
pessimiste au relativisme optimiste d’Armand qui voulait travailler dans le présent pour «un avenir 
limité, une vie limitée ; c’est notre lot d’homme, c’est assez.» Mais les ouvriers restaient méfiants à 
l’égard du syndicat qui pourrait les défendre. Aussi Laure était-elle déçue, tentée par l’abandon, 
admirative de la force d’Armand. Elle proposa à Fosca son amour, qui aurait pu le faire de nouveau se 
sentir vivant, mais il le refusa. 
Éclata la révolution de 1848, qui fut, pour Fosca, un autre de ces moments d’espoir qu’eut l’immense 
marée humaine à travers les siècles, à travers le temps qui a un sens pour les vivants, tandis que lui, 
étant sans passé et sans avenir, «n’était pas des leurs». 
 
 
 
 



 8 

Épilogue 
 
Régine l’interrogeant, Fosca lui parla d’un sommeil dont il dit, à ceux qui l’avaient réveillé, qu’il avait 
duré soixante ans. Aussi fut-il mis dans un asile. Il ne veut plus dormir car il a des cauchemars où 
tous les êtres humains sont morts «dans un monde enseveli sous une calotte de glace». Chez 
Régine, l’angoisse grandit ; elle se sent «dépouillée de son être», «métamorphosée en brin d’herbe». 
_________________________________________________________________________________ 
 

Notes 
(la pagination est celle de Folio) 

 
Page 14 
- «il est vraiment chipé» : «il est vraiment conquis, pris, accroché» (populaire). 
Page 15 
- «Mauscot» : le mari de Florence. 
- “Rosalinde” : titre d'un roman de Thomas Lodge (1590) adapté par Shakespeare dans “As you like it” 
(“Comme il vous plaira”), où un vieux duc et sa fille, Rosalinde, doivent chercher refuge dans la forêt, 
elle se déguisant même en paysan («ses habits d'homme», page 52) et trouvant un amour qui peut se 
révéler grâce à un dénouement heureux. 
- «Rachel»: grande tragédienne française (1821-1858). 
- «la Duse» : grande comédienne italienne  (1858-1924). 
Page 16 
- «le Royal» : un café. 
Page 22 
- «ma Reine» : Le prénom Régine signifie «reine». 
- «Quel visage avait-elle donc?» : la femme que Fosca doit certainement aimer. 
Page 41 
- «la T.S.F.» : la radio (la Télégraphie Sans Fil). 
Page 47 
- «Là-bas, un homme se dressait sur les remparts» : c’est Fosca à Carmona. 
Page 51 
- «Dürer» : peintre et graveur allemand du XVIe siècle. 
- «Charles-Quint» : empereur d'Autriche et roi d'Espagne au XVIe siècle. 
- «1848   […] soixante ans   […] trente ans» : l'action se situe donc en 1938. 
Page 67 
- «“Les Regrets de la Belle Heaulmière”» : poème de Villon dont le choix est significatif car cette 
femme qui fut belle et aimée est maintenant vieille, laide et délaissée. 
Page 76 
- «Berthier» : professeur de théâtre. 
Page 82 
- «son récit de Théramène» : son grand morceau d'éloquence, comme le récit que Théramène, 
personnage de ‘’Phèdre’’, la pièce de Racine, fait, à Thésée, de la mort terrible de son fils, Hippolyte. 
Page 92 
- «les imprécations de Camille» : célèbre passage de la pièce de Corneille, ‘’Horace’’. 
Page 97 
- «J'ai connu un homme... » : certainement Armand (voir plus loin). 
Page 102 
- «“Bérénice”» : pièce de Racine. 
- «“Tempête”» : ‘’La tempête’’, pièce de Shakespeare. 
Page 117 
- «Carmona» : ville imaginaire (comme le sont les Rienzi) mais représentative des petits fiefs 
indépendants qui émaillaient l'Italie du Moyen Âge. 
 



 9 

Page 118 
- «brocart» : riche tissu de soie rehaussé de dessins brochés en fils d'or et d'argent 
Page 120 
- «faction» : groupe, parti, se livrant à une opposition violente. 
- «les Génois» : la ville de Gênes était une des puissances de l'Italie du Nord, en lutte contre Venise 
et Pise. 
- «vassale» : dépendante de. 
- «pourpoint» : partie du vêtement d'homme qui, autrefois, couvrait le torse jusqu'au-dessous de la 
ceinture. 
Page 121 
- «condottiere» : mot italien qui signifie «chef de soldats mercenaires». 
Page 123 
- «sbire» : homme de main ; celui qui exécute des besognes basses ou criminelles pour le 
 compte d'autrui. 
Page 125 
- «Charles Malatesta» : membre d'une célèbre famille de condottieri italiens qui régna sur Rimini et 
une partie de la Romagne du XIIIe au XVe siècles. 
- «futaine» : tissu croisé dont la chaîne est en fil et la trame en coton. 
Page 130 
- «“Miserere nobis”» : mots latins signifiant : «Ayez pitié de nous». 
- «catafalque» : estrade décorée sur laquelle on place un cercueil. 
Page 131 
- «hallebarde» : arme d'hast à longue hampe munie d'un fer tranchant et pointu et de deux fers 
latéraux ou ailes, l'une en forme de croissant et l'autre en pointe. 
Page 133 
- «chemin de ronde» : emplacement aménagé autour d'une place forte, d'un château, au sommet des 
fortifications. 
Page 146 
- «Villana» : ville imaginaire. 
Page 147 
- «nubile» : qui est apte à la reproduction. 
Page 150 
- «la Barbarie» : ou États barbaresques, nom donné de la fin du Moyen Âge jusqu'au début du XIXe 
siècle aux pays d'Afrique du Nord (Algérie, Tunisie, Libye). 
Page 157 
- «bateleur» : personne qui fait des tours d'acrobatie, d'adresse, d'escamotage, de force, sur les 
places publiques, dans les foires. 
Page 162 
- «conjuré» : personne liée par un serment à un groupe de comploteurs voulant agir secrètement 
contre l'État, le souverain, etc.. 
Page 163 
- «Maure» : Noir de l'Afrique du Nord. 
Page 168 
- «phalange» : formation de combat, corps de troupe. 
- «lice» : espace circonscrit par une palissade et réservé aux exercices ou aux compétitions. 
Page 169 
- «Maremme» : région du bord de la mer, en Toscane, alors marécageuse et insalubre. 
Page 171 
- «Mincia» : rivière imaginaire (mais existe le Mincio). 
Page 174 
- «je me fis jour» : «j'apparus», «je me dégageai», «j'émergeai». 
- «Aragon» : royaume d'Espagne qui avait conquis, en Italie, la Sicile et la Sardaigne. 
 



 10 

Page 178 
- «doge» : chef élu, non seulement dans la république de Venise mais aussi dans celle de Gênes. 
- «Ligurie» : région qui s'étend sur le bord du golfe de Gênes. 
Page 180 
- «bombarde» : machine de guerre qui servait à lancer des boulets. 
Page 185  
- «foulon» : ouvrier qui foule le drap, le feutre, les presse avec les mains, les pieds, un outil. 
Page 207 
- «mystère» : drame liturgique du Moyen Âge qui représentait un épisode de la Bible, en particulier la 
Passion du Christ 
- «langues de feu» : le Saint-Esprit s'est manifesté sous cette forme aux disciples du Christ à la 
Pentecôte.  
Page 212 
- «Stradiotes» : soldats de cavalerie légère, originaires de Grèce ou d'Albanie. 
Page 217  
- «Savonarole» : prédicateur dominicain qui exhorta les Florentins à la repentance, et qui, à la suite de 
l'invasion de l'Italie par Charles VIII, instaura un régime à la fois théocratique et démocratique. 
Page 218  
- «l'ancienne autorité des empereurs» : les empereurs romains puis Charlemagne et, au Moyen Âge, 
le Saint-Empire romain germanique (voir page 244). 
- «muid» : ancienne mesure de capacité pour les liquides, les grains, le sel (à Paris, 268 litres pour le 
vin et 1872 litres pour les matières sèches). 
Page 219 
- «enluminer des manuscrits» : y peindre des lettres ou des miniatures. 
Page 221 
- «lansquenet» : fantassin allemand («Landsknecht») servant comme mercenaire aux XVe et XVIe 
siècles. 
Page 225 
- «rinceau» : ornement sculpté ou peint à motif principal de tiges stylisées disposées en enroulement 
et décorant le plus souvent des frises, des pilastres. 
Page 231 
- «les quais poussiéreux de l'Arno» : donc à Florence, ville que cette rivière traverse. 
- «Médicis» : famille de banquiers qui régnait à Florence. 
Page 235 
- «les rois catholiques» : Isabelle de Castille et son époux, Ferdinand d'Aragon. 
- «infant» : titre donné aux enfants puînés des rois d'Espagne et de Portugal. 
Page 236 
- «Malines» : ville des Pays-Bas, de la Belgique actuelle (d'où «les rues brumeuses», page 237) qui 
appartenaient aux Habsbourg ; Marguerite d'Autriche y avait établi sa cour. 
Page 240  
- «Flessingue» : ville des Pays-Bas (Zélande). 
- «Asturies» : région du nord de l'Espagne. 
Page 241 
- «don Carlos» : nom que l'on donne à Charles en espagnol. 
- «Villaviciosa» : port d'Asturies. 
Page 242 
- «Valladolid» : ville du centre de l'Espagne. 
- «électeurs» : l'empereur d'Allemagne était élu, mais le titre échut toujours à un Habsbourg de 1438 à 
sa dissolution par Napoléon Ier. 
- «Fugger» : famille de banquiers d'Augsbourg (voir aussi page 270). 
Page 243 
- «Franz de Sickingen» : chef de mercenaires qui, dans la lutte entre catholiques et protestants, fut 
d'abord du côté des premiers (la «ligue de Souabe») puis passa du côté des seconds. 



 11 

- «Aix-la-Chapelle» : ville allemande qui avait été la capitale de l'empire de Charlemagne et où étaient 
couronnés les empereurs germaniques. 
Page 244 
- «aubade» : concert donné, à l'aube ou dans la matinée, sous les fenêtres de quelqu'un. 
- «Cortez» : conquérant du Mexique (1521). 
Page 245 
- «une ceinture de lait» : la Voie Lactée. 
- «il voyait   […] or massif» : l'espoir de l'Eldorado. 
Page 246 
- «galion» : grand bateau destiné au commerce avec l'Amérique, au transport de l'or que l'Espagne 
tirait de ses colonies. 
Page 247 
- «Vera Cruz» : la Vraie Croix. 
- «père Las Casas» : dominicain devenu évêque du Chiapas au Mexique, qui s'occupa des Indiens, 
prit leur défense, décrivit leurs souffrances, soulevant des polémiques considérables en Europe.  
Page 250 
- «oratoire» : lieu destiné à la prière, petite chapelle. 
Page 251 
- «le moine» : Luther. 
- «froc» : habit du moine. 
- «nuit de sabbat» : par analogie avec le sabbat des sorcières, assemblée bruyante. 
Page 252 
- «Diète» : assemblée politique dans certains pays d'Europe (Allemagne, Suède, Pologne, Suisse, 
Hongrie). 
- «mettre au ban de l'Empire» : bannir, expulser. 
Page 253 
- «Jean Eck» : théologien allemand qui fut un des grands adversaires de la Réforme, et critiqua, en 
particulier, les thèses de Luther sur les indulgences. 
Page 254 
- «hermine» : animal à fourrure, sa fourrure et, enfin, le vêtement qui en est orné et que portent les 
juges, les cardinaux. 
- «camail» : courte pèlerine que les ecclésiastiques portent par-dessus le surplis, le rochet, ou sur la 
soutane. 
- «les Dominicains» : ordre religieux qui défendait l'orthodoxie catholique. 
- «les Augustins» : ordre religieux auquel appartenait Luther, et qui tendait à une interprétation sévère 
de l'Évangile et de la grâce divine, prônait l'idée de la prédestination. 
Page 256 
- «concile de Constance» : tenu de 1414 à 1418, il avait condamné les idées d'un prédécesseur de 
Luther, Jan Hus. 
Page 258 
- «kreutzer» : de «Kreutz» («croix»), ancienne monnaie allemande et autrichienne. 
Page 259 
- «conquistadores» : nom donné aux aventuriers espagnols qui allèrent conquérir l'Amérique. 
- «usure» : intérêt, souvent excessif, pris sur une somme d'argent 
- «agiotage» : manœuvres plus ou moins honnêtes pour produire des variations dans les prix, 
spéculation. 
Page 260 
- «Navarre […] Luxembourg […] Italie» : la France étant enserrée par les possessions des 
Habsbourg, François Ier attaqua, au Sud-Ouest, la Navarre (en Espagne), à l'Est, le Luxembourg 
(dans l'Empire germanique) et, au Sud-Est, l'Italie. 
- «Franconie» : région du Sud-Est de l'Allemagne. 
Page 262 
- «Ingolstadt» : village de Bavière (Allemagne). 



 12 

Page 263 
- «connétable» : grand officier de la couronne, chef suprême de l'armée. 
- «armée française […] prisonnier» : défaite de François Ier à la bataille de Pavie (voir page 267). 
Page 265 
- «Pizarre» : conquérant du Pérou (1532) (voir aussi pages 276, 288). 
Page 271 
- «reître» : de l'allemand «Reiter» («cavalier»), guerrier brutal, soudard. 
Page 277 
- «Soliman le Magnifique» : sultan ottoman. 
- «Saint-Office» : tribunal inquisitorial de l'Église catholique sévissant contre les juifs, les morisques, 
les protestants. 
Page 278 
- «quinquet» : ancienne lampe à double courant d'air et à réservoir supérieur, qui fut mise au point par 
Quinquet en 1785 (Simone de Beauvoir commet donc un anachronisme). 
- «compagnon» : dans les corporations d'autrefois, celui qui n'était plus un apprenti et n'était pas 
encore un maître. 
Page 279 
- «Énoch» : ou Hénoch, auteur du ‘’Livre d'Hénoch’’ qui est, en fait, un apocryphe biblique, ensemble 
composite de textes apocalyptiques. 
- «Jérusalem nouvelle» : espoir, analogue à celui des juifs voulant revenir à Jérusalem, en une cité 
idéale où serait vraiment réalisé le message de l'Évangile. 
- «Chambre Rouge» : ou «chambre ardente», commission extraordinaire de justice qui pouvait 
appliquer au condamné la peine du feu. 
281  
- «Münster» : ville de Westphalie qui, vers 1532, fut le principal foyer du mouvement anabaptiste qui 
fut écrasé en 1536 (voir ‘’L'œuvre au noir’’ de Marguerite Yourcenar - voir, dans le site, YOURCENAR 
Marguerite). 
- «bacchanale» : débauche, orgie. 
Page 283 
- «Infidèles» : ici, les Musulmans qui considèrent eux-mêmes les adeptes d'autres religions comme 
des infidèles ! 
Page 285 
- «Tolède» : en Espagne. 
- «les jets d'eau de Grenade» : ceux des jardins de l'Alhambra, palais des rois arabes. 
Page 288  
- «marc» : ancien poids (244 g. 5) servant à peser les métaux précieux. 
- «beffroi» : dans le Nord de la France et dans les Pays-Bas, tour municipale d'où l'on faisait le guet et 
d'où l'on sonnait le tocsin. 
Page 289 
- «Trente […] concile» : le concile de Trente (ville de l'Italie du Nord), qui dura de 1545 à 1563, 
examina tous les points fondamentaux de la doctrine catholique, et révisa la plupart des institutions 
ecclésiastiques pour faire face aux progrès de la Réforme protestante. 
- «goutte» : diathèse, souvent héréditaire, caractérisée par des poussées inflammatoires 
douloureuses autour des articulations, avec dépôt d'urates.  
Page 291 
- «Indes» : l'Amérique qu'on crut d'abord être l'Inde telle que l’avait décrite Marco Polo, d'où les 
termes Indiens, «blé d'Inde» (maïs), «dinde» («poule d'Inde»), etc., la distinction entre Indes 
occidentales et Indes orientales 
- «Pizarre […] un de ses compagnons» : Almagro. 
Page 292 
- «Sanlucar de Barrameda» : port à l'embouchure du Guadalquivir d'où étaient partis Christophe 
Colomb et Magellan. 
 



 13 

Page 293 
- «archipel des Lucays» : ou Lucayes, les Bahamas. 
Page 294 
- «les jardins de l'Alhambra» : à Grenade.. 
Page 296 
- «fanègue» : ancienne mesure de capacité. 
- «maravédis» : ancienne monnaie espagnole. 
Page 299 
- «or […] argent» : l'espoir en l'Eldorado. 
- «Port-Antonio» : sur la côte septentrionale de la Jamaïque. 
Page 300 
- «Puerto Belo» : plus tard appelé Colon. 
Page 301 
- «Potosi» : ville créée par les Espagnols pour l'exploitation d'une mine d'argent (voir pages 309, 310). 
- «Callao» : port de Lima, «la Cité du Roi», distante de douze kilomètres. 
- «adobe» : brique rudimentaire mêlée de paille et séchée au soleil (mot espagnol). 
Page 304 
- «escarpolette» : siège suspendu par des cordes et sur lequel on se place pour être balancé (c’est 
une métaphore pour «pont de lianes»). 
Page 306 
- «agave» : plante mexicaine aux feuilles vastes et charnues qui donnent des fibres textiles, tandis 
que le suc, fermenté, constitue la «pulque» et, distillé, le «mescal». 
- «lama» : mammifère ongulé plus petit que le chameau et sans bosse, qui vit dans les régions  
montagneuses d'Amérique du Sud, sauvage ou domestiqué. 
Page 316 
- «1656» : coquille à corriger ; il s'agit de 1556. 
Page 317 
- «Yuste» : en Estrémadure, à l'ouest de l'Espagne. 
Page 318 
- «voile» : celle du bateau de la mort 
Page 325 
- «Flessingue» : voir la note de la page 240. 
- «Cambodge […] temple» : celui d'Angkor. 
- «grand Mogol» : souverain d'une dynastie mongole qui régna sur le Nord de l'Inde à partir du début 
du XVIe siècle.  
- «Patagons» : habitants de la Patagonie au sud de l'Argentine actuelle. 
Page 326 
- «grand fleuve» : le Mississippi. 
Page 329 
- «réalisé […] fortune» : convertie, transformée en argent 
Page 334 
- «plumaient l'eau» : la touchaient avec légèreté, comme on dépouille délicatement un oiseau de ses 
plumes. 
Page 340 
- «scorbut» : maladie par carence provoquée par l'absence ou l'insuffisance dans l'alimentation des 
vitamines C, et caractérisée par divers troubles (fièvre, anémie, hémorragie, gastro-entérite, ou même 
cachexie). 
Page 342 
- «couler nord-est sud-ouest» : l'Ohio? 
Page 343 
- «guère qu'à deux cents mètres au-dessus du niveau de la mer» : comment pourrait-il le savoir? 
Page 346 
- «saumâtre» : qui est mélangé d'eau de mer, a un goût salé. 



 14 

- «astrolabe» : instrument dont on se servait pour déterminer la hauteur des astres au-dessus de 
l'horizon. 
Page 351 
- «pisé» : maçonnerie faite de terre argileuse, délayée avec des cailloux, de la paille, et comprimée. 
- «la rivière rouge» : la Red River est un fleuve qui prend sa source au Texas, serpente dans des 
marais, puis traverse la Louisiane, et se divise en deux branches : l'une se jette dans le golfe du 
Mexique, l'autre rejoint le Mississippi sur sa rive droite. 
- «plus loin vers l'Est […] un plus large et plus long que tous les fleuves connus» : le Mississippi. 
Page 363 
- «baldaquin» : ouvrage de tapisserie en forme de dais et garni de rideaux, qu'on place au-dessus 
d'un lit, d'un catafalque, d'un trône. 
Page 366 
- «Madame de Montesson» : elle pourrait avoir été imaginée sur le modèle de Mme du Deffand qui tint 
un célèbre salon à Paris au XVIIIe siècle. 
Page 370 
- «barrette» : bride décorative. 
Page 372 
- «Mlle de Sinclair» : elle pourrait avoir été imaginée sur le modèle de Mlle de Lespinasse qui 
longtemps assista Mme du Deffand, se permettant toutefois d'«attirer chez elle quelques habitués du 
salon» (page 373), avant d'ouvrir le sien (voir pages 382, 385) : situation reprise dans la pièce de 
théâtre, ‘’L'antichambre’’ de Brisville. 
Page 380 
- «gâcher mon vin avec ton arsenic» : Bompard essaie d'empoisonner Fosca. 
Page 384 
- «barrière de Passy» : elle fermait une des entrées de Paris, et c'était un lieu champêtre où l'on 
pouvait se battre en duel. 
Page 393 
- «souscripteur»  : qui s'engage à fournir une somme pour participer à une entreprise. 
Page 402 
- «vielle» : instrument de musique à cordes où une manivelle à roue remplace l'archet 
Page 405 
- «un homme» : l'anabaptiste (voir page 282). 
Page 408 
- «l'impératrice de Russie» : Catherine. 
Page 413 
- «Petrucchio» : voir pages 131-133. 
- «“Pygmalion ou la statue animée”» : il n'en est pas fait mention dans le ‘’Dictionnaire des œuvres’’, 
mais on peut supposer que le mythe grec de Pygmalion, sculpteur dont Aphrodite anima la statue qu'il 
avait faite d'une femme, y était exploité comme une allégorie du génie créateur de l'être humain 
transformant la nature, grande idée de l'esprit moderne à partir du XVIIIe siècle. 
Page 418 
- «arche» : par analogie avec celle de Noé qui lui permit d'échapper au déluge. 
Page 445 
- «Bourbons […] La Fayette» : les Bourbons qui ont régné sur la France furent Henri IV, Louis XIII, 
Louis XIV, Louis XV, Louis XVI, Louis XVIII et Charles X ; la mention de La Fayette qui a participé à la 
révolution états-unienne et à la révolution française indique que l'action se situe en 1830 où une 
nouvelle révolution a éclaté, détrônant Charles X. 
Page 446 
- «l'homme apparut» : Louis-Philippe, duc d'Orléans (voir page 448), qui, au lieu de la république 
espérée, fut proposé comme nouveau roi, mais un roi qui adopta les trois couleurs de la Révolution 
française (bleu, blanc, rouge). 
 
 



 15 

Page 447 
- «trois jours d'émeute» : les Trois Glorieuses (27, 28 et 29 juillet 1830, d'où le nom, Monarchie de 
Juillet, donné au régime de Louis-Philippe). 
- «un surplis blanc» : vêtement liturgique catholique, de toile fine, dont les manches larges et la forme 
plus raccourcie le distinguent de l'aube. 
Page 453 
- «la grande Révolution» : celle de 1789. 
Page 457 
- «Ivry» : commune de la banlieue parisienne. 
Page 458 
- «marbre» : plateau de fonte polie sur lequel, dans les imprimeries des journaux, on composait les 
textes. 
Page 460 
- «les métiers» : les métiers à tisser. 
- «les navettes» : celles des métiers à tisser. 
Page 461 
- «épidémie» : il s'agit du choléra de 1832 (voir page 471) décrit aussi dans ‘’Le hussard sur le toit’’ de 
Jean Giono. 
- «vésicatoire» : médicament topique qui provoque la formation d'ampoules cutanées, et qui est utilisé 
comme révulsif. 
Page 462 
- «pairs de France» : dans la Constitution de 1830, membres de la haute assemblée législative ou 
Chambre des pairs (= le Sénat). 
Page 466 
- «tapissière» : voiture hippomobile couverte d'un toit mais ouverte sur les côtés, qui servait aux 
tapissiers pour le transport des meubles. 
- «courtines» : rideaux, tentures. 
Page 469 
- «général Lamarque» : général de la Révolution et de l'Empire qui fut élu en 1828 député républicain 
et dont les obsèques, le 5 juin 1832, furent l'occasion de la première insurrection républicaine de la 
Monarchie de Juillet. Une foule énorme s'était donné rendez-vous sur tout le parcours du convoi. 
Quand il fut arrivé au pont d'Austerlitz, des jeunes gens dételèrent le char funèbre, et voulurent porter 
au Panthéon le corps du général ; l'armée avait l'ordre de s'y opposer : ce fut le signal de l'émeute. La 
population n'y prit pas part tout entière, mais les insurgés se cantonnèrent dans les petites rues qui 
avoisinent le cloître Saint-Merri, et y tinrent tête aux troupes d'une façon héroïque pendant les 
journées des 5 et 6 juin. Les mêmes événements sont décrits par Victor Hugo dans ‘’Les misérables’’. 
- «le faubourg Saint-Marceau» : quartier ouvrier de Paris. 
Page 470 
- «place Louis-XV» : place de la Concorde. 
Page 471 
- «poêle» : drap recouvrant le cercueil pendant les funérailles et dont pendent aux quatre coins des 
cordons (La Fayette ne devrait donc pouvoir n'en tenir qu'un). 
- «place Vendôme […] colonne» : place construite au temps de Louis XIV, au centre de laquelle 
Napoléon a fait ériger une colonne dont le sommet porte sa statue. 
Page 472 
- «place de la Bastille» : établie à l’emplacement de la prison de la Bastille dont l'assaut avait marqué 
le déclenchement de la révolution de 1789 (voir page 514). 
Page 473 
- «drapeau rouge» : drapeau du mouvement révolutionnaire ouvrier, du socialisme, du communisme. 
- «bonnet phrygien» : symbole de l'esprit républicain. 
- «dragons» : soldats de la cavalerie. 
Page 474 
- «rue Popincourt» : dans le quartier ouvrier du Faubourg Saint-Antoine, près de la Bastille. 



 16 

- «cloître Saint-Merri» : sur la rive gauche de la Seine, face à l'île de la Cité. 
- «Ingolstadt» : voir page 262. 
Page 476 
- «“le National ‘’» : journal d'opposition fondé par Thiers. 
Page 482 
- «les Suisses» : soldats de nationalité suisse qui constituaient la garde du roi de France (encore 
aujourd'hui, celle du pape). 
Page 483 
- «13 avril, rue Transnonain» : une émeute y eut lieu en 1834. 
- «Thiers» : historien et homme politique libéral qui, devenu ministre de l'Intérieur, réprima avec 
rigueur les émeutes républicaines d'avril 1834 à Lyon (9-12 avril) puis à Paris (13 avril). 
- «le triomphe de l'insurrection» : formulation ambiguë ; il faudrait plutôt «le triomphe sur 
l'insurrection». 
Page 485 
- «la bouteille verdâtre» : celle qui contenait l'élixir d'immortalité. 
Page 486 
- «Sainte-Pélagie» : d'abord fondation pour les «filles repenties» (1662), elle devint maison d'arrêt en 
1790 puis prison départementale en 1811 et fut démolie en 1895. 
Page 492 
- «l'île» : celle du Mont-Saint-Michel comme on le découvre page 500. 
Page 493 
- «il racontait l'Angleterre» : son exil en Angleterre. 
Page 496 
- «Faubourg Saint-Antoine» : quartier de Paris occupé par de nombreuses fabriques de meubles (voir 
‘’Les dames du Faubourg’’ de Jean Diwo) 
- «la grève» : le bord de la mer. 
Page 500 
- «protectionnisme» : politique douanière qui consiste à protéger l'économie nationale contre la 
concurrence étrangère. 
Page 503 
- «teinture de» : connaissance superficielle. 
Page 508 
- «cabriolet» : par analogie avec la capote mobile de la voiture appelée «cabriolet», chapeau de 
femme porté en arrière et dont les bords encadrent le visage. 
Page 513 
- «“Le jour de gloire est arrivé […] Aux armes, citoyens”» : paroles du chant révolutionnaire ‘’La 
Marseillaise’’ devenu l'hymne national français de 1795 à 1815, puis de nouveau à partir de 1879. 
- «Guizot» : homme politique qui devint chef du gouvernement en 1847-1848, ce qui permet de dater 
l'action (c'est le déclenchement de la révolution de 1848). 
Page 514 
- «blouse» : vêtement de travail qu'on met par-dessus les autres pour les protéger. 
Page 515 
- «Jérusalem nouvelle» : voir page 279. 
Page 516 
- «boudoir» : petit salon élégant de dame. 
Page 518 
- «sayon» : casaque grossière de paysan, de berger. 
Page 526 
- «la souris» : celle qui a bu l'élixir et a été douée de l'immortalité (voir page 139). 
_________________________________________________________________________________ 
 
 
 



 17 

Analyse 
 

Intérêt de l'action 
 
‘’Tous les hommes sont mortels’’ est apparemment un roman fantastique puisqu'un élixir rend le 
personnage principal immortel (mais pas invulnérable, page 47). Pour sauver sa cité, Carmona, il a 
dangereusement encouru le risque de l'immortalité. Il aurait été appelé Fosca par volonté de 
rapprochement sonore avec le nom de Faust, personnage mythique qui aurait voulu satisfaire une des 
aspirations fondamentales des êtres humains qui sont les seuls êtres vivants à avoir conscience qu'ils 
sont mortels. Mais le nouveau Faust est avide non pas de savoir mais d'action, et cherche à faire le 
bonheur des êtres humains.  
Le roman pourrait donc être une fantaisie tragique dans laquelle il serait facile de trouver un écho 
nihiliste ou romantique. Comme on le voit déjà, l'immortalité est un thème à la fois ambigu et 
profondément simple car l'éternité est-elle concevable? On a pu reprocher à Beauvoir de faire du 
fantastique un usage trop raisonnable, mais ce n'est pas son propos. 
Comme on suit ce personnage à travers les siècles, et qu'il est mêlé à des situations réelles, l'œuvre 
devient un roman historique.  
Son drame étant raconté à une femme qui s'intéresse à lui, Régine, qu'elle en est gravement 
perturbée, que son drame vient s'ajouter à celui de Fosca, le roman est aussi psychologique.  
Surtout, le titre indique bien qu'on a affaire à un roman philosophique. 
L’originalité du roman tient à cette fusion de quatre genres dans une structure qui est celle de 
l'enchâssement d'un récit dans un récit, d'un roman dans le roman, la liaison du drame de Régine à 
celui de Fosca. 
 
Le roman historique se développe à travers les récits que fait Fosca, le personnage immortel. Il dit ce 
qu'a été sa vie depuis cinq siècles, comment il est devenu immortel, quel épouvantable sentiment 
d’échec se dégage de toutes les tentatives qu'il a faites, au cours des âges, pour échapper à la 
fadeur, à la monotonie, à l'ennui, au désespoir qu'il éprouve à être dans un temps qui n'a plus de fin. 
Nous rencontrons là ces fresques historiques dont nous parlions plus haut et dont quelques-unes sont 
d'une grande beauté. Simone de Beauvoir a imprimé à Fosca une nette évolution afin de le faire 
passer par toute une série d'aspirations qui sont celles mêmes que se partage l'humanité. À chacune 
des étapes de sa vie, il est animé par une des grandes aspirations humaines. De plus, Simone de 
Beauvoir fait preuve d'une habileté narrative que nous allons souligner. 
La ‘’Première partie’’ (pages 117-226) se situe au Moyen Âge, dans la ville italienne imaginaire de 
Carmona, soumise à des luttes entre clans, à des tyrans qui se succèdent, à la domination de Gênes. 
L'activisme de Fosca et le hasard des conspirations le font devenir podestat de Carmona, grâce à un 
assassinat évoqué habilement (page 124). Au cours du siège que Gênes impose à Carmona, refusant 
d'abandonner sa cité aux mains des assiégeants, il accepte de recourir (page 134, mystère révélé 
seulement page 137) à un élixir que, pour échapper quelques mois à la mort naturelle, lui propose un 
vieux mendiant qui, sagement, n'a pas voulu s'en servir. Après en avoir essayé l'efficacité sur une 
souris, il s'en couvre le corps (page 147 effet saisissant). Il est désormais immortel. Il échappe ainsi à 
la peste dont l'apparition (page 157) est dramatique, qui prend sa femme, Catherine, lui donne 
conscience de sa condition d'immortel et lui fait voir les avantages qu'elle lui assure (page 162 ; 
«vivant et libre») dans l'immédiat pour l'action politique, car il est animé du goût du pouvoir et de la 
conquête, de «l'orgueil particulariste» (Beauvoir), de la volonté de puissance. Disposant, à son gré, de 
ce temps sans lequel il est difficile d'entreprendre, il manifeste aussitôt des élans d'orgueil et 
d'ambition démesurés. S'étant doté d'une puissante armée, il fait la guerre aux autres principautés 
italiennes, remporte des succès marqués de fêtes où il se sent seul (page 168). Aussi les revers qui 
suivent l'amènent-ils à renoncer à la conquête pour se consacrer à la prospérité de ses possessions. 
Il transforme sa ville, réalise de grandes réformes, menant à bien tout ce qu'il entreprend. Cependant, 
sur le plan personnel, si Catherine qui était la voix de sa conscience est morte, il voit son fils, 
Tancrède, lui reprocher de ne pas lui céder le pouvoir. Un saut de l'action (page 187) nous fait 
découvrir Laure, sa nouvelle femme qui lui donne un autre fils, Antoine, dont il voudra préparer l'avenir 



 18 

en lui donnant une éducation complète, qu'il sauve de la noyade, et à qui il consent de céder le trône. 
Mais l'amitié d'Antoine va à Béatrice, une jeune fille dont le caractère rebelle s'oppose à celui de 
Fosca car elle connaît son secret (page 206). Après la mort d'Antoine, due à des blessures de guerre, 
il annonce son désir de l'épouser ; le saut (page 212) permet de passer vingt-cinq ans, et de découvrir 
qu'il l'y a contrainte, et qu'elle lui demeure hostile, tandis qu'il commence à connaître le désespoir. Il 
se rend compte, d'ailleurs, que, par la politique qu'il a suivie, il a travaillé finalement pour la France qui 
cherche à s'emparer de l'Italie. Il abandonne le trône, et va chercher à l'étranger un renouveau à son 
goût de vivre, de projeter et d'entreprendre. Il part pour l'Allemagne dont l'empereur est aussi le roi 
d'Espagne et le maître de l'Amérique : il lui faut désormais un champ d'action à la dimension du 
monde.  
Dans la ‘’Deuxième partie’’ (pages 231-317), Fosca, devenu le conseiller de Charles Quint, travaille à 
son élection. Son ambition l'amène à élaborer de grands projets pour l'empereur qu'il veut faire le 
maître d'un monde utopique qui serait uni et où l'humanité totalisée serait heureuse. 
Malheureusement, le continent est déchiré par les guerres de religion entre catholiques et protestants. 
Aussi Fosca reporte-t-il ses espoirs vers le Nouveau Monde, mais y découvre la vaine cruauté de la 
conquête espagnole, la misère des Indiens réduits à la servitude par les conquistadores : «Chaque 
once de métal avait été payée par une once de sang. Et les coffres de l'empereur demeuraient vides, 
ses peuples croupissaient dans la misère. Nous avions détruit un monde et nous l'avions détruit pour 
rien.» Le saut (page 312) marque bien le sentiment de l'échec pour Charles Quint et pour Fosca qui 
constate que tout pourrit entre ses mains parce qu'il est immortel. 
Au début de la ‘’Troisième partie’’ (pages 323-357), nous sommes surpris de constater que Fosca, au 
XVIIe siècle, après un long périple autour du monde (le retour en arrière, page 325), se trouve en 
Amérique du Nord, qu'il la parcourt avec indifférence jusqu'à la rencontre du Malouin Carlier dont il va 
se faire le compagnon. Celui-ci veut trouver le passage menant vers la Chine. Ils se heurtent aux 
autochtones (la surprise du vol des canots, page 338, qui oblige Fosca à la performance d'un aller-
retour à Montréal qui est d’ailleurs escamoté ; d'où le saut, page 339). Un fleuve est finalement atteint 
dont on ne sait lequel il est, et où les deux compagnons se séparent, Carlier étant découragé surtout 
parce que, ayant découvert le secret de son ami, il ne peut lui pardonner un appui qui lui enlève la joie 
d'une exploration dangereuse. Cette expérience de découverte géographique, cette curiosité s’est 
donc dégradée aussi entre les mains de Fosca parce qu'il est immortel.  
La ‘’Quatrième partie’’ (pages 363-439) s'ouvre, elle aussi, sur une scène énigmatique où nous 
découvrons Fosca riche et arrogant, vivant à Paris, au XVIIIe siècle. Un retour en arrière (page 365) 
fait le raccord avec la fin de la partie précédente. Est indiqué (page 375) un lien mystérieux entre lui et 
un certain Bompard qui est son valet. Puis Fosca se trouve dans un de ces salons où l'on joue et où 
se développe aussi l'esprit des Lumières auquel il est opposé bien qu'il s'adonne à la recherche 
scientifique (page 379, besoin mystérieux). Il le resterait si un conflit avec Marianne de Sinclair ne 
provoquait un duel auquel il renonce de façon énigmatique (le saut, page 389), ce qui amène la jeune 
femme à le remercier, à lui proposer de participer à la fondation d'une université libre. Voulant revivre 
et pour cela aimer, il se laisse tomber amoureux de cette jeune femme avide d'idées nouvelles et de 
progrès, mais il ne lui révèle pas son immortalité. Nous ne savons toujours pas pourquoi il faut que 
Bompard soit éloigné (page 408). Un saut (page 413) nous met face à une Sophie inconnue et qui 
restera sans utilité narrative : c’est donc une maladresse. Malgré l'amour de Marianne, Fosca ne 
parvient pas à s'intéresser à leurs enfants qu'un autre saut (page 418) nous fait découvrir 
brusquement. Le retour de Bompard (page 419) suscite la peur chez Fosca (page 420), qui lui donne 
de l'argent (page 421) sans qu’on en sache raison ; le mystère subsiste, bien que puisse en faire 
deviner la nature la mention de la tentation de révéler son immortalité à Marianne. Un saut (page 423) 
fait passer quinze ans après lesquels (page 427) Bompard livre le secret de l'immortalité à Marianne 
dont l'amour et bientôt la vie en seront détruits. Mais elle souhaite que Fosca reste parmi les êtres 
humains pour les aider (page 434). 
Aussi la ‘’Cinquième partie’’ (pages 445-521), qui s'ouvre sur une scène (page 445) dont il faut 
comprendre qu'elle se situe lors des Trois Glorieuses de 1830, montre-t-elle Fosca tenté par une 
dernière aventure humaine qui rendrait sa vie supportable. C'est, au côté d'un de ses petits-enfants, 
Armand, et dáutres jeunes intellectuels, l'action révolutionnaire qui est menée pour donner le pouvoir 



 19 

au peuple, et accorder la liberté à tous. Invulnérable, Fosca peut recevoir un coup de baïonnette à la 
place de l'un d'eux (page 451), et ainsi être amené à révéler son immortalité à Armand, accepter de 
se faire ouvrier pour diffuser le message républicain. Un saut (page 461) nous jette pour quelques 
pages dans l'épidémie du choléra de 1832 qui, toutefois, n’est désigné subrepticement que page 471. 
Le cours de l'Histoire est encore suivi avec précision pour les funérailles du général Lamarque le 5 
juin 1832 (pages 469-481). Le saut de la page 482 nous jette dans la prison où se trouvent les 
républicains après l'échec de l'émeute de la rue Transnonain (mentionnée page 483 et dont on sait 
qu'elle a eu lieu le 13 avril 1834) et où l'immortel qu'est Fosca accepte de rester pour permettre 
l'évasion des autres. Le saut de la page 491 fait franchir les dix ans de cette réclusion. Armand a 
révélé à sa compagne, une nouvelle Laure (le choix de prénoms est pourtant large !), l'immortalité de 
Fosca, et cela ne l'empêche pas de lui porter une grande sollicitude et même de l'amour. La séquence 
qui commence page 512 est celle de la révolution victorieuse de 1848 qui, pourtant, laisse Fosca 
indifférent.  
Dans le présent qui se trouve d'abord dans le ‘’Prologue’’ (pages 13-113 ; donc texte de cent pages, 
organisé en trois chapitres), le roman débutant donc par la fin, Fosca, est, dans un hôtel de province, 
le voyageur inconnu que, par hasard au cours d'une tournée, remarque la comédienne Régine. Il vit 
étendu sur un transatlantique, immobile, insensible à tout et à tous, regardant le ciel jour et nuit ou 
presque, sans manger ni boire.  Le chapitre premier (pages13 à 36) montre l'intérêt de Régine pour 
Fosca : elle veut percer le mystère de cette vie qui semble être en dehors de la vie, dont elle apprend 
que, «depuis 1848, il s'est endormi dans un bois et y est resté soixante ans, ensuite il a passé trente 
ans dans un asile» (page 51). Comme elle, le lecteur est tenu en haleine par la curiosité. Elle se 
penche sur lui, elle lui parle, éveille son intérêt, et le rend à la vie quotidienne des êtres humains. 
Dans le chapitre II (pages 37-69), elle l'entraîne avec elle à Paris, se fait aimer de lui, et lui fait avouer 
la première partie de son secret : son immortalité.  S'il se tranche la gorge devant elle avec son rasoir, 
la plaie se referme bientôt, et il se retrouve aussi bien portant qu'avant. Elle veut d'autant plus être 
aimée qu'elle le serait d'un immortel qui garderait donc le souvenir de sa gloire. Dans le chapitre III 
(pages 70-113), apparaissent les difficultés de l'amour. Fosca, pour lui faire plaisir, tente de redevenir 
un homme parmi les hommes, mais il la trompe bientôt à moitié, et s'enfuit en province où l'actrice, qui 
a tout abandonné pour le rejoindre, l'oblige enfin à parler : le récit du passé commence. 
Entre chaque épisode du passé, le présent réapparaît dans des intercalaires qui sont de véritables 
retours au futur : 
- entre la ‘’Première partie’’ et la ‘’Deuxième partie’’ (pages 227-228) où Régine manifeste de la 
curiosité, de l'optimisme ; 
- entre la ‘’Deuxième partie’’ et la ‘’Troisième partie’’ (pages 318-319) où Régine est fatiguée et 
voudrait même que Fosca n'allât pas plus loin ; 
- entre la ‘’Troisième partie’’ et la ‘’Quatrième partie’’ (pages 358-359) où la tentative de suicide de 
Fosca qui vient d'être évoquée incite Régine à connaître la suite du récit ; 
-  entre la ‘’Quatrième partie’’ et la ‘’Cinquième partie’’ (pages 440-441) où Régine est frappée par le 
fait que, avec Marianne, Fosca avait été encore capable d'aimer, mais qu'il l'a oubliée ; comme elle se 
rend compte qu'elle ne pourra qu'être vouée au même sort, elle est atteinte par l'indifférence, mais 
demande tout de même d'en avoir la confirmation en apprenant le reste de l'histoire. 
Enfin, il y a un ‘’Épilogue’’ (pages 525-528), où le lien est d'abord fait entre 1848 et 1940, puis où 
Régine est en proie à l'angoisse (page 526). Fosca, ayant livré tout son secret, s'en va au hasard sur 
cette terre qui lui est totalement étrangère, et Régine, qui vient d'avoir la révélation directe, 
incontestable, de ce que les êtres humains n'ont pas besoin de savoir, commence, elle aussi, à hurler 
de désespoir, victime du «maléfice qui l'a dépouillée de son être» (page 527), se voyant 
métamorphosée en brin d'herbe (page 528), son «premier cri» étant celui de la folie. 
 
Dans ce que Simone de Beauvoir appela une «divagation organisée», on passe de la politique d'une 
petite ville à la direction d'un empire immense ; de l'aventure dans la sauvagerie d'un continent 
inconnu à l'extrême civilisation des salons parisiens ; de la rigueur de ce monde aristocratique au 
romantisme de l'action d'un groupe révolutionnaire ; enfin d'une solitude totale à la fièvre du milieu 
théâtral. Fosca est successivement le conquérant, l'utopiste, l'explorateur, l'homme de science, le 



 20 

témoin, l'écrivain (à l'asile). Pourtant, cette variété n'empêche pas le roman de conserver une grande 
unité : le fil conducteur du récit demeure toujours le même : l'action de Fosca. Mais il faut remarquer 
que, plus son action s'accorde à celle d'un plus grand nombre de personnes et conduit à des 
bouleversements de plus en plus grands (la révolution de 1848), moins il montre de conviction, plus il 
se sent éloigné des autres. 
Simone de Beauvoir elle-même reconnut que son roman présente «des longueurs, des redites, des 
surcharges». 
La structure du roman est donc complexe par le jeu avec le temps et avec l'espace qu'il propose et 
par le jeu entre les points de vue.  
 
La chronologie est bouleversée puisque l'histoire commence par la fin. Mais chaque partie se déroule 
de façon linéaire. La datation y est plus ou moins nettement établie. Elle reste relativement floue dans 
la ‘’Première partie’’ puisque l'Histoire de la ville imaginaire de Carmona se greffe avec une certaine 
liberté sur l'Histoire de l'Italie. Le règne de Charles Quint est connu avec précision, mais le voyage de 
Fosca en Amérique du Sud relève de l'imaginaire. Comme il s'embarque à Flessingue au moment où 
Charles Quint abdique, en 1556, et qu'il voyage pendant cent ans à travers le monde, on peut fixer la 
date de la rencontre avec Carlier comme étant 1656 ; mais l'exploration en Amérique du Nord qui suit 
est floue. L'épisode du XVIIIe siècle lui aussi est imaginaire. On a vu que les révolutions et émeutes 
du XIXe siècle sont rendues avec précision. Enfin, la date de l'épisode situé dans le présent est fixée 
avec netteté dans le ‘’Prologue’’ ; page 51, on peut déterminer que 1848 + 60 + 30 = 1938. Plus 
Fosca progresse dans son récit, plus surviennent des aperçus du passé, des analepses, qui se 
mêlent même dans une fusion des temps qui est le principal effet de style. 
 
Le point de vue varie : 
- il est objectif dans le ‘’Prologue’’ et dans les intercalaires ; mais il y a des passages où il est subjectif 
(pages 20, 22, 24) ; 
- il est subjectif dans la narration de Fosca. 
 

Intérêt littéraire 
 
Simone de Beauvoir est avant tout une philosophe qui veut écrire des œuvres «signifiantes». Aussi ne 
se fit-elle pas de la qualité de l'écriture un souci premier. 
Cependant, elle sut adapter le lexique, la syntaxe, le style, aux différentes actions, aux différentes 
époques, aux différents personnages et à leurs différents états car, en fonction de la dualité du point 
de vue, il faut distinguer d'abord le texte qui est censé être celui de Fosca, et le texte qui est 
directement celui de l'autrice. 
 
L'évocation des époques anciennes exige : 
Des mots tels que : 
-«compagnon» : dans les corporations d'autrefois, celui qui n'était plus un apprenti et n'était pas 
encore un maître ; 
-«condottiere» : mot italien qui signifie «chef de soldats mercenaires» (page 121) ;  
-«connétable» : grand officier de la couronne, chef suprême de l'armée (page 263) ; 
-«conquistadores»  : nom donné aux aventuriers espagnols qui allèrent conquérir l'Amérique (page 
259) ; 
-«courtines» : rideaux, tentures (page 466) ; 
-«fanègue» : ancienne mesure de capacité (page 296) ;  
-«kreutzer» : de «Kreutz» («croix»), ancienne monnaie allemande et autrichienne (page 258) ; 
-«lansquenet» : fantassin allemand («Landsknecht») servant comme mercenaire aux XVe et XVIe 
siècles (page 221) ; 
-«maravédis» : ancienne monnaie espagnole ; 
-«marc» : ancien poids de huit onces de Paris (244 g 5) servant à peser les métaux précieux (page 
288) ; 



 21 

-«muid» : ancienne mesure de capacité pour les liquides, les grains, le sel (à Paris, 268 l. pour le vin 
et 1872 l. pour les matières sèches) ; 
-«quinquet» : ancienne lampe à double courant d'air et à réservoir supérieur, mise au point par 
Quinquet en 1785 (Simone de Beauvoir commit donc un anachronisme) (page 278) ; 
-«reître» : de l'allemand «Ritter» («cavalier»), guerrier brutal, soudard (page 271) ; 
-«sbire» : homme de main, celui qui exécute des besognes basses ou criminelles pour le compte 
d'autrui (page 123) ; 
-«tapissière» : voiture hippomobile couverte d'un toit mais ouverte sur les côtés, qui servait aux 
tapissiers pour le transport des meubles (page 466) ; 
-«vassal» : homme lié personnellement à un seigneur, un suzerain, qui lui concédait la propriété 
effective d’un fief ;  
-«vielle» : instrument de musique à cordes où une manivelle à roue remplace l'archet (page 402). 
 
Des expressions archaïques telles que «enluminer des manuscrits» : y peindre des lettres ou des 
miniatures (page 219).  
 
La violence du Moyen Âge est rendue par des effets tels que le raccourci avec lequel est évoqué 
l’assassinat imaginé par Fosca (page 130). 
 
Par contre, le milieu théâtral de 1938 est évoqué dans une langue moderne qui peut recourir à l'argot 
: (page 14 : «il est vraiment chipé» : «il est vraiment conquis, pris, accroché». 
 
Pour exprimer le constat, l’action décisive, la phrase se fait serrée, elliptique : «Un étranger, un mort. 
Ils étaient des hommes, ils vivaient. Moi, je n'étais pas des leurs. Je n'avais rien à espérer. Je franchis 
la porte.» (page 521)  
Pour les mouvements de foule, la phrase se fait ample (page 518).  
Les pages qui racontent les voyages de Fosca, qui sont aérées, transparentes, neuves, vraies et 
émouvantes aussi, sont parmi les plus belles du livre. 
 
On peut remarquer des figures de style peu nombreuses mais significatives : 
- Des métaphores : les applaudissements comme «le grondement des cataractes, le roulement des 
avalanches» (page 13), «un antre rouge s'ouvrait au fond de la rue noire» (page 15), «cette blessure 
acide dans mon cœur» (page 16), «il y avait des moments où l'on se tenait fièrement au sommet 
d'une montagne solitaire...Et à d'autres moments, on était en bas» (page 82), «ressusciter un instant 
les petites mortes transparentes en qui avait battu son propre cœur» (page 92), «elle serait cette 
flamme qui déchire la nuit» (page 105), «elle était l'éclair, le torrent, l'avalanche, ce gouffre ouvert 
soudain sous leurs pieds...elle n'était plus que ce battement d'ailes au milieu du vide» (page 106), 
«l'instant flambait, l'éternité était vaincue» (page 108), «la grande vasque rose se remplissait 
lentement d'une foule muette et noire» (page 127), pages 133, 144, 167, 170, 197, 198, 207, 213, 
261, 334, 446, 456, 461 («ombre palmée qui rampe» = le temps), 460 («la trépidation des machines» 
= celle du temps), 499, 509, 510 (les laves), 511 ; la principale métaphore est celle du brin d'herbe 
(pages 20, 60, 111, 112, 528) auquel Régine voudrait opposer le chêne (page 66) ; 
- Des personnifications : les choses personnifiées (pages 95, 222 et 243) ; 
- Des symboles : les fourmis (pages 389, 459, 512) ; 
- Des hyperboles : «une force impétueuse l'arrachait à la terre, la précipitait vers le ciel» (page 13) ; 
- Des paradoxes : «en cage dans l'éternité» (page 102). 
 
Fosca finissant par confondre tous les temps qu'il a vécus, tous les êtres qu'il a aimés, tenté de 
sauver et perdus, la fusion des temps est le principal effet de style : pages 45, 73 (Tancrède et 
Antoine), 202, 445, 446, 447, 448, 452, 455, 460, 462 (peste-choléra), 463, 464, 465, 466, 467, 470 
(Garnier-Carlier), 471, 474, 476, 481, 482, 483, 484, 485, 486, 491-492, 492, 500, 510, 511, 512, 513, 
514, 515, 516, 517, 518, 519 (foule de 1848 confondue avec d'autres foules de l'Histoire). 
 



 22 

La séparation d'avec le reste des humains que ressent Fosca les lui fait désigner par des pronoms au 
pluriel sans référent : «ils», «leur», «leurs», «eux» (pages 366, 367, 380, 383, 403, 414, 437, 445, 
448, 456, 494). 
 

Intérêt documentaire 
 
Il est particulièrement riche. 
 On peut distinguer :  
 
Le tableau du métier de comédienne de Régine : Elle travaille des rôles du répertoire classique : 
Roselinde, Bérénice (page 98), ‘’Tempête’’. Elle se compare à Rachel (page 99), à la Duse. 
 
Le roman historique dont l'action s'étend sur plusieurs siècles, et dont les personnages participent à 
divers types d'activités. On découvre une série de tableaux disposés autour d'une affabulation 
romanesque. Sont évoqués les événements principaux qui font depuis le XVe siècle l'Histoire du 
monde occidental. Chaque époque est présentée selon la méthode qui fait déplacer des personnages 
fictifs sur un fond réel, la romancière ne pouvant donc inventer de faire mourir violemment un 
personnage connu, devant respecter la trame historique avec plus ou moins d'exactitude. On peut 
l'évaluer pour les différentes époques par lesquelles passe Fosca.  
 
L'Italie du Moyen Âge : Simone de Beauvoir avait besoin de commencer par le Moyen Âge afin de 
permettre l'élément fantastique de l'élixir et une évolution politique de son personnage qui commence 
par l'exercice le plus pur de la volonté de puissance. Et elle choisit l'Italie parce que ce pays, 
théoriquement sous la domination du Saint Empire romain germanique (pages 218, 244), était 
particulièrement soumis à la violence des temps féodaux, étant émaillé d'une poussière de fiefs 
indépendants qui n'étaient souvent que des villes. Certaines étaient puissantes, comme Gênes (page 
120), Pise, Venise ou Florence (gouvernée par les Médicis et, un temps, par Savonarole, prédicateur 
dominicain qui exhorta les Florentins à la repentance et, à la suite de l'invasion de l'Italie par Charles 
VIII, instaura un régime à la fois théocratique et démocratique [page 217]). Mais d'autres étaient de 
petites villes, vassales des plus importantes, et il était donc facile de glisser parmi elles les villes 
imaginaires de Carmona ou de Villana (page 146). De plus, ces fiefs connaissent des luttes entre 
clans (pages 117-119), des conjurations (page 162), sont soumis à des tyrans qui se succèdent, 
prenant à leur service des sbires (page 123 : «hommes de main,  qui exécutent des besognes basses 
ou criminelles pour le compte d'autrui») et des «condottiere» (pages 121, 125) dont le très réel 
Charles Malatesta (page 125), membre d'une célèbre famille de condottieri italiens qui régna sur 
Rimini et une partie de la Romagne du XIIIe au XVe siècles. 
Beauvoir expliqua : «Des guerres stupides, une économie chaotique, de vaines révoltes, d'inutiles 
massacres, un accroissement des populations que n'accompagnait aucune amélioration de leur sort ; 
tout dans cette période me semblait confusion et piétinements : je l'avais choisie exprès... Fosca 
incarne l'orgueil particulariste qui divise l'Italie et la livre sans défense au roi de France puis à 
l'empereur d'Autriche. » 
Elle avait trouvé chez l'historien suisse Sismondi des récits effrayants de sièges et de famines, 
d'épidémies de peste (page 157), et les a placés dans le roman. Il avait décrit ce qui se passait au 
XIVe siècle dans beaucoup de villes assiégées. Quand la longueur du siège amenait la famine, pour 
tenir plus longtemps, Ies autorités déclaraient que toutes les provisions seraient réservées aux 
combattants, et que les bouches inutiles, femmes, enfants, vieillards, invalides, seraient expulsés de 
la ville et chassées dans les fossés au pied des murailles.  
Fosca, devenu prince de Carmona et doté de l'immortalité, voit son désir de conquête (page 145) 
s'amplifier : il s'empare de Rivelles par la ruse (page 159), se montre un conquérant sans scrupule qui 
profite d'un armement perfectionné (pages 180-181). Il impose une dictature sévère (page 148), mais 
fait preuve aussi d'habileté économique (page 150). 



 23 

Mais il découvre la limite de sa puissance (page 172) par la défaite (page 174), le sentiment de 
l'inutilité de l'action, le progrès économique (pages 177, 201) n'apportant pas le bonheur parce qu'il 
suscite un inassouvissement (page 210). 
Aussi maintient-il une paix de trente ans (page 184) qui n'empêche pas les différences sociales. Sa 
volonté de paix (page 203) s'oppose à la volonté de guerre d'Antoine qui ne pense qu'à Carmona. 
Fosca renonce à sa patrie (page 204), oublie Carmona pour l'Italie (page 223). Puis, constatant que 
son action n'a fait que permettre aux Français d'intervenir dans un pays qui est trop morcelé, il 
envisage un projet d'unification, se disant qu'il suffit d'un homme pour le réaliser. Or l'empereur 
d'Autriche, Maximilien, intervient en Italie. Mais, en fait, elle est trop petite, et son ambition se porte 
vers le monde entier (page 224-225) qui peut être touché en agissant auprès de Charles Quint. 
 
Le règne de Charles Quint : Fosca devient son éminence grise, se disant que, «s'il parvenait, à 
travers lui, à rassembler le monde entier, son œuvre échapperait aux démentis du temps» (Beauvoir). 
Alors que les différentes pistes de l'action de Charles Quint et donc de Fosca se mêlent constamment, 
distinguons-les au contraire pour mieux les identifier. 
D'abord, il faut assurer l'élection du duc d'Autriche comme empereur d'Allemagne. Elle était confiée à 
quelques princes électeurs, mais le titre revint toujours à un Habsbourg de 1438 à sa dissolution par 
Napoléon Ier. 
Le Habsbourg qui est duc d'Autriche est aussi roi d'Espagne (c'est pourquoi on l'appelle aussi don 
Carlos, page 241). Les Pays-Bas appartenant à l'Espagne, Charles Quint établit sa capitale à Malines 
(page 236), ville de la Belgique actuelle (d'où «les rues brumeuses», page 237). 
L'Empire allait être déchiré par la lutte entre catholiques et protestants, provoquée par la Réforme que 
voulait Luther, un moine augustin dont l'ordre religieux tendait à une interprétation sévère de 
l'Évangile et de la grâce divine, prônait l'idée de la prédestination. Comme il était un danger pour 
l'Empire, il fut mis au ban (page 257), attaqué, en particulier sur les indulgences, par le théologien 
allemand, Jean Eck (page 253) et par les Dominicains. Les anabaptistes furent des protestants 
particulièrement sévères qui voulaient établir à Münster (page 281), ville de Westphalie qui, vers 
1532, fut leur principal foyer, la «Jérusalem nouvelle», espoir, analogue à celui des juifs voulant 
revenir à Jérusalem, en une cité idéale où serait vraiment réalisé le message de l'Évangile. Le 
mouvement fut écrasé en 1536 (voir ‘’L'œuvre au noir’’ de Marguerite Yourcenar, voir, dans le site, 
YOURCENAR Marguerite). L'orthodoxie catholique fut redéfinie au concile de Trente (ville de l'Italie 
du Nord), qui allait durer de 1545 à 1563 pour faire face aux progrès de la Réforme protestante (page 
289). La France était donc enserrée par les possessions des Habsbourg, et c'est pourquoi François 
Ier attaqua, au Sud-Ouest, la Navarre (en Espagne), à l'Est, le Luxembourg (dans l'Empire 
germanique) et, au Sud-Est, l'Italie où il allait subir la défaite de Pavie (voir page 267) et être fait 
prisonnier (page 263). 
 
La couronne d'Espagne fait de Charles Quint le maître de l'Amérique du Sud, le Nouveau Monde 
(page 265), appelé les Indes à cause de Marco Polo (d'où les termes «Indiens», «blé d'Inde», 
«dinde», etc., la distinction entre Indes occidentales et Indes orientales), conquise déjà par Christophe 
Colomb qui est parti de Sanlucar de Barrameda (page 292), port à l'embouchure du Guadalquivir, et 
arrivé à l'archipel des Lucays (page 293, les Bahamas), puis par Cortez, conquérant du Mexique 
(1521), par Pizarre et Almagro (page 291), conquérants du Pérou (1532) (pages 265, 276, 288), 
attirés par l'espoir de l'Eldorado (page 245, «il voyait [...] or massif»). Potosi est une ville créée par les 
Espagnols pour l'exploitation d'une mine d'argent (pages 301, 309, 310). Les galions (page 246) 
étaient de grands bateaux destinés au commerce avec l'Amérique, au transport de l'or que l'Espagne 
tirait de ses colonies. Les souffrances infligées aux Indiens furent dénoncées par le père Las Casas, 
dominicain devenu évêque du Chiapas au Mexique, qui s'occupa d'eux et prit leur défense, soulevant 
des polémiques considérables en Europe. Fosca est animé de la pensée de l'Amérique (page 240), 
envisage des réformes économiques (page 258) permises par l'or de l'Amérique (page 259) qui, en 
fait, provoque l'inflation des prix (page 296), tandis que, pour pallier les massacres des Indiens, on fait 
venir des Noirs (pages 306-307). 
 



 24 

L'exploration de l'Amérique du Nord au XVIIe siècle : Après le périple autour du monde (page 325), 
Fosca rencontre (page 326) l'explorateur français Carlier, qui cherche le passage vers la Chine (page 
346), veut atteindre «la Mer Vermeille» (page 327) mais découvre plutôt ce qui pourrait être l'Ohio 
(page 342, puisqu'il coule nord-est sud-ouest), la rivière rouge (la Red River, fleuve qui prend sa 
source au Texas, serpente dans des marais puis traverse la Louisiane et se divise en deux branches : 
l'une se jette dans le golfe du Mexique, l'autre rejoint le Mississippi sur sa rive droite) puis un grand 
fleuve (page 326), qui devrait être le Mississippi, et arrive à la mer (page 346). Mais, habilement, 
Beauvoir laisse planer une incertitude puisqu'elle évoque «plus loin vers l'Est [...] un plus large et plus 
long que tous les fleuves connus : le Mississippi». Par contre, elle fait preuve d'une certaine naïveté 
quand son personnage évalue n'être «guère qu'à deux cents mètres au-dessus du niveau de la mer» 
(page 343) : comment aurait-il pu le savoir? 
Carlier et Fosca ont des contacts avec les Indiens (pages 335, 336, 337, 339). Un fort est construit, 
mais il est ravagé par le scorbut (page 340). 
 
L'effervescence intellectuelle du XVIIIe siècle : La rigueur historique n'a pas à y être respectée, mais 
on peut penser que Madame de Montesson (page 366) a été imaginée sur le modèle de Mme du 
Deffand qui tint un célèbre salon à Paris au XVIIIe siècle, et que Mlle de Sinclair (page 372) l'a été sur 
celui de Mlle de Lespinasse qui longtemps assista Mme du Deffand, se permettant toutefois d'«attirer 
chez elle quelques habitués du salon» (page 373), avant  d'ouvrir le sien (voir pages 382, 385) : 
situation reprise dans la pièce de théâtre, ‘’L'antichambre’’, de Brisville. Le XVIIIe siècle est encore 
signifié par des détails matériels : «le carrosse» (page 364), «la perruque» (page 365), la vie 
mondaine à Paris (page 366), surtout l'esprit des Lumières (page 369), le souci du progrès 
scientifique (page 376), l'expérience de chimie (page 378),  le projet d'une université libre (page 382), 
la liaison établie entre le développement scientifique et le progrès politique et social, la volonté de 
donner le bonheur à l'humanité (page 395). 
 
L'effervescence révolutionnaire de 1830-1848 : Ici, Beauvoir suivit avec précision le déroulement du 
mouvement républicain en France. On découvre d'abord la révolution de 1830 par la mention (page 
445) des Bourbons et de La Fayette : les Bourbons ont régné sur la France jusqu'à Charles X ; La 
Fayette, qui avait participé à la révolution américaine et à la révolution française («la grande 
Révolution», page 453), a obtenu qu'il soit remplacé sur le trône par Louis-Philippe d'Orléans (page 
446) : «l'homme apparut» (voir page 448). Au lieu de la république espérée, c'est donc un autre roi qui 
prit le pouvoir, mais qui adopta comme drapeau les trois couleurs de la Révolution française (bleu, 
blanc, rouge). Les «trois jours d'émeute» (page 447) sont les Trois Glorieuses (27, 28 et 29 juillet 
1830, d'où le nom, Monarchie de Juillet, donné au régime de Louis-Philippe). La Constitution de 1830 
institua une haute assemblée législative ou Chambre des pairs de France (page 462) (= le Sénat). 
L'agitation républicaine profita ensuite de la mort du général Lamarque (page 469), général de la 
Révolution et de l'Empire qui fut élu en 1828 député républicain ; ses obsèques, le 5 juin 1832, furent 
l'occasion de la première insurrection républicaine de la Monarchie de Juillet ; une foule énorme s'était 
donné rendez-vous sur tout le parcours du convoi ; quand il fut arrivé au pont d'Austerlitz, des jeunes 
gens dételèrent le char funèbre, et voulurent porter au Panthéon le corps du général ; l'armée avait 
l'ordre de s'y opposer : ce fut le signal de l'émeute ; la population n'y prit pas part tout entière, mais les 
insurgés se cantonnèrent dans les petites rues qui avoisinaient le cloître Saint-Merri, et y tinrent tête 
aux troupes d'une façon héroïque pendant les journées des 5 et 6 juin (les mêmes événements furent 
décrits par Victor Hugo dans ‘’Les misérables’’). Une autre émeute eut lieu le 13 avril 1834 rue 
Transnonain (page 483) contre laquelle sévit Thiers, historien et homme politique libéral qui était 
devenu ministre de l'Intérieur. Devant ces échecs, les républicains voulurent renoncer aux 
insurrections, travailler à l'union avec les ouvriers ; mais, comme ils se méfiaient des intellectuels 
(page 458), Fosca eut la volonté de se faire ouvrier (page 459). Le parti républicain se partageait en 
deux tendances : bourgeois et socialistes (pages 487, 500, l'avenir radieux du socialisme). Pour 
pouvoir se manifester, il utilisa le moyen des banquets (page 495). Le mécontentement fut tel 
cependant contre le régime de Louis-Philippe qu'une véritable révolution éclata en 1848 (page 513), 



 25 

date qu'on peut établir car il est fait mention de Guizot qui était à la tête du gouvernement en 1847-
1848. 
 
Ainsi, les étapes du cheminement de Fosca l'ont fait passer de l'expérience du pouvoir dans sa seule 
ville à celle du pouvoir à l'échelle du monde, en voulant alors «infléchir le destin de toute l'humanité» 
puis à l'aventure de l'exploration de l'Amérique du Nord au XVIIe siècle, à celle de la recherche 
scientifique au XVIIIe siècle et enfin à celle de l'action révolutionnaire au XIXe siècle. 
 

Intérêt psychologique 
 
Dans un récit fait par un narrateur-personnage, celui-ci est, en fait, le seul personnage, les autres 
n'existant qu'à travers lui. C'est le cas de Fosca que son immortalité, d’ailleurs, isole radicalement des 
autres, entre lesquels il faut distinguer ceux qui l'ignorent et ceux qui la connaissent, et, parmi ces 
derniers, ceux qui y réagissent mal, qui ressentent de l'horreur à la pensée qu'ils sont destinés à 
mourir sous le regard d'un homme qui ne mourra jamais, ne l'acceptent pas et le détestent, et ceux 
qui y réagissent bien et ne le détestent pas.  
Mais, dans le reste du roman (‘’Prologue’’, intercalaires et ‘’Épilogue’’) où le point de vue est objectif, 
l'importance est partagée par Fosca et Régine, celle-ci ayant face à l'immortalité de Fosca des 
attitudes qui varient de façon significative. 
L'intérêt psychologique du roman est donc grand.  
 
Les personnages qui détestent Fosca : Il ne peut rien partager durablement avec quiconque puisque 
tous mourront tandis que lui vivra. «Ceux qu'il approche, Fosca leur vole le monde sans réciprocité : il 
les jette dans la désolante indifférence de l'éternité». Ceux qu'il aime lui répètent : «Je ne puis 
supporter de savoir que tu verras toutes ces choses et que JE ne les verrai pas.» 
Ceux qui le détestent sont d'abord ses deux fils qui représentent deux options en matière d'éducation. 
Tancrède, dont l'éducation a été sévère, incarne la haine la plus brutale du père (page 149) qui se 
concrétise dans son désir de le supplanter (page 161) ; mais il est tué par Fosca (page 162) : son 
éducation a donc été un échec.  
Antoine reçoit, au contraire, une éducation douce qui est aussi un échec ; il a des qualités (page 214), 
mais son amitié avec Béatrice (page 190), leur connivence en cachette (page 191), l'éloigne de son 
père en dépit du fait qu'il l'ait sauvé de la noyade (page 193) ; il a le même désir de gouverner que 
Tancrède (page 196), en vient lui aussi à souhaiter la mort du père (page 202) ; patriote, il veut la 
guerre, traite son père d'étranger, reçoit enfin le pouvoir (page 203) mais est blessé (page 206), meurt 
(page 207) ; cependant, il est comblé : il a fait ce qu'il avait voulu faire, mais, pour Fosca, il reste un 
de ces hommes qui le haïssent pour son immortalité (page 339). 
Béatrice est une femme forte, indifférente aux biens matériels (page 199), soucieuse d'apprendre 
(page 198), que sa clairvoyance politique (page 209) et son attachement à Carmona (page 226) font 
protester contre le départ de Fosca. Pourtant, son caractère rebelle (page 192) l'oppose à lui (page 
194) : elle le juge (page 200) ; elle en vient à pressentir son secret, et elle le repousse car, pour elle, 
son corps est d'une autre espèce (page 216) : «Vous n'êtes pas un homme. Vous êtes un mort. Je la 
saisis aux épaules, j'aurais voulu la broyer. Et soudain, je me vis au fond de ses yeux : mort. Mort 
comme les cyprès sans hiver et sans fleurs... Un homme mortel aurait pu refuser de poursuivre sa 
route, il aurait pu éterniser cette révolte ; il pouvait se tuer. Mais, moi, j'étais esclave de la vie qui me 
tirait en avant vers l'indifférence et l'oubli.» (pages 206, 208, 209) ; elle l'accuse de tuer tous les désirs 
(page 210)  ; elle aime Antoine qui ne l'aime pas (page 200) parce que, lui, risque sa vie (page 214) ; 
même mariée à Fosca et vieillissante (page 219), elle maintient son opposition contre lui, qui 
conserve d'elle un souvenir amer (pages 382, 433).  
Carlier est viril et féminin à la fois (page 334), animé par la curiosité (page 332) et l'ambition d'être le 
premier à découvrir (page 333), résolu (page 336). Il devient l'ami de Fosca, mais, découvrant son 
immortalité, et déçu de ne pas avoir trouvé le passage vers la Chine (pages 344-345), il est surtout 
envahi d'une grande tristesse (page 342), car son ambition de découvertes est limitée à cette vie 
(page 331). Devenu fataliste au contact de Fosca, il sombre dans un entêtement désespéré (page 



 26 

355). Bientôt, il regrette de ne pouvoir vivre l'avenir, voudrait être immortel (page 334), éprouve de la 
haine pour l'immortel (page 343) qui réduit son orgueil (pages 347, 352). Il veut rester seul pour se 
suicider (page 357). Plus tard, Fosca le rapproche de Marianne lorsque, à elle aussi, est révélée 
l'immortalité (page 406). 
Bompard n'est qu'une utilité : il sert à maintenir un suspense et à révéler finalement à Marianne 
l'immortalité de Fosca. Mais il ne manque pas d'intérêt, car il a été transformé depuis qu'il a su le 
secret (page 374) : malheureux, il comprend qu'il l'est moins que Fosca (page 379). 
Marianne est une femme exceptionnelle, pleine de désirs, montrant de la passion pour tout ce qu'elle 
entreprend (page 411), volontaire, ne craignant pas la mort, acceptant le malheur (page 400). Elle 
aime la vie (page 397), mais n'avait jamais aimé d'homme (page 410), car elle en voulait un qui soit 
vivant (page 401). Elle trouve justement que Fosca est un tel homme, n'a pas peur de lui (page 373), 
est même en conflit avec lui (page 381). Mais elle en vient à montrer de la colère contre lui (page 
394), lui demandant de sortir de lui-même (page 397). Séduite par ce qu'elle prend pour de la 
grandeur d'âme, elle lui fait part de son projet d'université (page 392), et il accepte parce qu'il a envie 
d'essayer d'aimer une femme (page 407) alors qu'elle se donne tout entière à son amour. D'où son 
horreur à la révélation de l'immortalité, horreur d'être aimée d'un être qui ne lui donne que quelques 
années (pages 427-428), qui ne mourra pas et l'oubliera (page 436). Elle ne peut aimer un être qui 
n'est pas son semblable (page 429). Aussi est-elle entrée en agonie depuis la révélation (page 432). 
Elle comprend la solitude de Fosca, et accepte de l'aider (page 430), lui laissant une ultime 
recommandation qui est celle de l'engagement (page 434). Son souvenir demeurera longtemps (page 
516), mais, quand le lien sera rompu avec elle, ce sera le lien de Fosca avec le monde qui le sera 
aussi (pages 517-518). 
Régine est le personnage qui prend le plus de place à côté de Fosca. Beauvoir a bien souligné cette 
importance : «J'ai conçu le drame de Régine en contrepoint de celui de Fosca.» Elle est présente 
dans les cent pages du ‘’Prologue’’, dans les intercalaires et dans l'’’Épilogue’’. On peut faire son 
portrait moral, retracer son évolution face à Fosca, et se demander pourquoi c'est un tel type de 
personnes qui lui sert d'interlocuteur final. 
«Blonde, généreuse, et ambitieuse, vous avez horreur de la mort», tel est le portrait fait par Fosca 
(page 93).  
Elle est égocentrique (pages 81, 82, 97, 107 «long amour de moi-même»), si éprise d'elle-même 
qu'elle voudrait s'assurer la survie dans le cœur d'un immortel en se faisant à jamais et exclusivement 
aimer de lui. Elle sombre dans la folie pour avoir refusé d'assumer sa «finitude».  
Elle est orgueilleuse (Beauvoir lui a donné le prénom significatif de Régine qui signifie «reine»  (d'où, 
page 22, «ma Reine») ; pages 16, 65, 79) ; manifestant son mépris pour l'amour que vivent les autres 
(page 17), pour le bonheur des autres (page 84), pour ses amis (page 55), pour Florence (page 14), 
pour le public (page 13), pour les «maquignons» (page 38), pour l'humanité (page 24, «Je ne suis pas 
de leur espèce»), affirmant sa volonté d'être unique (page 93), refusant de n'être qu'un brin d'herbe 
(pages 20, 60, 111), rêvant plutôt d’être «un grand chêne» (page 66) ; elle veut dominer tous ceux 
qu'elle rencontre, elle n'est pas capable d'admirer (page 97), va jusqu’à s’opposer à Dieu («Elle ne 
pouvait croire en un Dieu qui aimait tous les hommes... elle ne pouvait pas se satisfaire de cette 
bienveillance indistincte... Il y a trop d’élus, trop de saintes. Il aurait fallu que Dieu n’aimât que moi.» 
(pages 19, 25, 73, 104). Son intérêt pour Fosca est pour un homme qui ne s'intéresse à rien, qui est 
méprisant comme elle (page 32) ; elle est soucieuse de l'impressionner (page 98), se montre 
orgueilleuse de son amour (pages 55, 62, 63, 67), se sent invulnérable (page 66), tentée de l'aimer 
(page 60).  
Elle est ambitieuse (pages 15, 84), active et curieuse. Animée d’une grande volonté de puissance 
(page 47), elle veut avoir une prise sur les autres (page 19) qu’«elle veut dominer» sans scrupule. 
Refusant l'ennui (page 31), elle entend édifier sa vie (page 102), mais est en proie à la hantise du 
temps qui fuit et de la mort (pages 29, 42, 52, 58, 65), au besoin de faire exister un instant par 
l'étreinte (page 108). Elle réussit tout ce qu'elle entreprend (page 37, 38, 42, 64). Très exigeante 
(page 18), elle a même le goût de l'absolu (page 104).  Aimant la vie (page 45), elle ressent pourtant 
la tentation du suicide (page 110), mais ne veut pas se résigner (page 24). Son besoin du défi, du 



 27 

scandale (page 53), expliquent son intérêt pour Fosca. «Elle se révolte contre toutes les limites. Et, à 
travers Fosca, elle veut devenir l’Unique.» 
Ce n’est pas une bonne âme (page 23) : elle est jalouse (d'Annie et de Fosca [pages 82, 83], de la 
femme qu'il doit certainement aimer : page 22 : «Quel visage avait-elle donc?» se demande-t-elle, 
page 22, de l'inconnue qu'évoque Fosca, page 97, de ses occupations, page 86) ; elle est envieuse 
(Beauvoir commenta : «À un immortel je pouvais prêter la plus vaste des ambitions mais non ce 
sentiment fait de fascination et de rancœur : l'envie ; j'en dotai une femme avide de dominer ses 
semblables et révoltée contre toutes les limites : la gloire des autres, sa propre mort.») ; elle est 
perfide (à l'égard de Florence, page 23), mesquine (page 24), possessive et manipulatrice. Voulant 
tout posséder (page 20), elle est qualifiée de «vrai vampire» (page 33). Mais elle n’est pas avare 
(page 73). 
Comédienne de profession, elle voudrait être une grande actrice (pages 99-100-101, 105), atteindre 
par le théâtre la célébrité (page 64), la gloire (pages 75, 80), l'immortalité (page 47, 48, 52). Or le 
théâtre est l'art le plus éphémère. Elle voit avec épouvante sa vie se dégrader en comédie (elle joue 
la comédie, page 107, porte un masque, page 102). Quand elle rencontre Fosca et qu'elle apprend 
qu'il est immortel, elle voudrait (page 54) devenir immortelle en restant dans son souvenir (page 56, 
62, 68, 78, 79). Habitant son cœur immortel, elle deviendrait, pense-t-elle, l'Unique. 
Mais, déjà, mise à nu par Fosca (pages 103, 106), elle évolue : elle abandonne l'orgueil, se sent «une 
femme perdue sous le ciel» (première prise de conscience, page 94), se rend compte de son 
égocentrisme (page 112), avouant : «je suis un mensonge» page 107). 
Entre la ‘’Première partie’’ et la ‘’Deuxième partie’’, elle manifeste encore de la curiosité, de 
l’optimisme (page 228). 
Entre la ‘’Deuxième partie’’ et la ‘’Troisième partie’’, elle ressent de la fatigue (page 318). 
Entre la ‘’Troisième partie’’ et la ‘’Quatrième partie’’, elle se rend compte qu’elle s’oublie à travers le 
récit (pages 358-359). 
Entre la ‘’Quatrième partie’’ et la ‘’Cinquième partie’’, constatant que Fosca est encore capable 
d'aimer mais qu'il a oublié Marianne, elle est atteinte par l'indifférence (page 440-441). 
Dans l'’’Épilogue’’, elle est en proie à l’angoisse (page 526), se rend compte qu’un maléfice l'a 
dépouillée de son être (page 527). Elle a entrevu pourtant un salut : il lui aurait fallu s'agripper à sa 
finitude. Se voyant métamorphosée en brin d'herbe (page 528), elle tombe dans la folie que manifeste 
le cri qu’elle pousse. Donc, sous les yeux de Fosca, elle s'est dissoute ; elle s'est rendu compte que 
ses entreprises, ses vertus, ne recouvraient qu'un dérisoire effort pour être identique à celui de tous 
les autres êtres humains.  
Régine fut jugée ainsi par Simone de Beauvoir : «Régine, l'héroïne, est dévorée d'envie, elle veut 
dominer ses semblables et se révolte contre toutes les limites. Et, à travers Fosca, elle veut devenir 
l’Unique... elle voit avec épouvante sa vie se dégrader en comédie ; elle tombe dans la folie. Elle a 
entrevu pourtant un salut ; il lui aurait fallu s'agripper à sa finitude.» 
Peut-on penser, comme Georges Hourdin, que «Régine se remettra de son trouble, car elle est 
mortelle, elle a cette chance qui permet tous les rebondissements : hurler, être désespéré, c'est 
prouver encore quelque chose ; c'est être un être humain comme les autres ; c’est être capable de 
souffrir et d'aimer et de savoir que l'on va mourir.» ? 
Les personnages qui connaissent l'immortalité de Fosca et le détestent se divisent donc entre les 
hommes qui lui en veulent à cause de leur ambition et les femmes qui lui en veulent à cause de leur 
amour, Régine ayant les deux raisons à la fois. 
 
Parmi les personnages qui ne détestent pas Fosca, les uns sont des chrétiens convaincus : 
Catherine (page 123) est la femme au rôle traditionnel : sensible (page 126) et religieuse, elle est la 
voix de la conscience de Fosca ; elle lui rappelle la malédiction qui s'attache à l'élixir (page 140) et 
«espérait sans doute obtenir de Dieu que je la rejoigne un jour au ciel.» (page 433). 
Charles Quint est un souverain soucieux de moralité : il pense qu’«Il faut savoir mesurer ses désirs»  
(page 266) ; il refuse les guerres (page 284) ; il montre des scrupules à l'égard des Indiens (pages 
247, 248, 249), à l'égard de la répression.  Mais «le succès de Cortez, la victoire de Pavie, l’alliance 
d’Isabelle, lui semblaient le signe évident qu’il avait obéi aux volontés de Dieu. Et comment regretter 



 28 

aujourd’hui la mort de quelques troupeaux rouges ou noirs?» (page 267). C'est qu'il est religieux 
(pages 262, 267, 277, 314). En conséquence, il voit en Fosca «un être marqué par Dieu» (page 244), 
mais qui l’a pourtant rendu machiavélique (page 287). Vieillard, il lui demande : «Quelle a été ma 
faute? - Votre seule faute a été de régner.» (page 312). 
Les autres sont des républicains : 
Garnier, prêt à affronter des adversaires furieux (page 450), découvre par le coup de baïonnette pris 
par Fosca (page 451) son privilège, et est le seul qui n'a pas peur de lui (page 457). Cependant, ils ne 
se parlent pas (pages 473, 476), et il a tout de même peur à la mort de son ami, Spinelle (page 464). 
Son nihilisme (pages 479-480) est proche de celui de Fosca : il est sceptique à l’égard de la 
république, son engagement est sans espoir (page 480). Il possède une certitude : «Pour moi, c'est 
une grande chose que d'être un homme.» (page 481). À l’approche de la mort, il en a peur, mais, 
éloigné de Fosca, il est un homme libre qui a choisi la sienne. 
Armand est déjà décrit en 97 : «J’ai connu un homme. Il ne me fuyait pas ; il me regardait en face, il 
m’écoutait. Mais il décidait seul.» Quand il rencontre Fosca, il est tout de suite persuadé qu’il peut agir 
(page 446). Il n’éprouve pas d`horreur ni d’amitié quand il apprend son immortalité (page 452, 459) : 
ils pourront «faire de grandes choses ensemble» ; il «se sert de lui, c’était tout», il utilise sa force 
(page 459). Il est animé uniquement par la passion politique ; il paraît déçu par l'échec : «Notre cause 
n'a pas de chefs, elle se renie elle-même» ( page 477), mais sa passion est intacte en dépit de la 
prison (page 485) où, estime-t-il, il y a un bon travail à faire. Il s'oppose à Garnier dont la mort a été 
inutile (page 486). Il se distingue, par son propre destin, de la cause qu'il sert (page 488). Après son 
évasion (page 489), il a une discussion capitale avec Fosca (pages 502-506). Beauvoir commenta : 
«Un des héros, Armand, affronte, sans en être pétrifié, le regard de Fosca parce qu'il est engagé 
corps et âme dans son époque.» 
Laure, présentée à Fosca, montre de la sollicitude, du dévouement (pages 496-497, 507, 509) : elle 
connaît le secret. D’ailleurs, elle parle comme Marianne (pages 510, 517), va même plus loin qu’elle, 
acceptant d'être oubliée, offrant un amour que Fosca refuse (page 511) : elle est la femme qui 
accepte Fosca, mais qui vient trop tard. 
 
Donc ceux qui possèdent une certitude (page 480) acceptent l'immortalité de Fosca, et veulent même 
s'en servir pour le bien de l'humanité. 
 
Fosca, l’immortel de ‘’Tous les hommes sont mortels’’, est un homme au physique imposant, à la 
haute stature (pages 64, 213). Il connaît tous les désirs, et les a tous usés. Chacun des épisodes de 
sa vie correspond à un domaine humain, à une aspiration humaine : 
- la volonté de puissance bassement personnelle ; 
- la volonté utopique de transformation du monde ; 
- la découverte géographique par l'exploration de terres inconnues ; 
- la recherche scientifique ; 
- la participation à une entreprise de libération du peuple.   
Son évolution se fait sur deux plans : le plan de l'action extérieure qui va de la politique à 
l'indifférence, et le plan des relations personnelles qui sont, avant tout, des relations avec les femmes 
(on peut se demander si l'évolution de Fosca, sur le plan personnel, ne se fait pas de femme en 
femme : Catherine, Béatrice, Marianne, Laure, Régine). Dans les deux cas, il est pris par le vertige de 
l'indifférence. 
Il fut ainsi décrit par l’autrice : 
«Fosca, le héros, prétend s’identifier à l’univers, puis il découvre que le monde se résout en libertés 
individuelles, dont chacune est hors d’atteinte [...] L’idée me vint de lui donner l’immortalité, sa faillite 
en serait d’autant plus fracassante [...] Effrayé par les massacres et les malheurs qu’entraîne la 
recherche du Bien universel, il doute du Bien même [...] L’univers n’est nulle part, constate-t-il : Il n’y a 
que des hommes, des hommes à jamais divisés. “On ne peut rien pour les hommes ; leur bien ne 
dépend que d’eux-mêmes [...] Ce n’est pas le bonheur qu’ils veulent: ils veulent vivre. On ne peut rien 
ni pour eux ni contre eux, on ne peut rien.”». 
 



 29 

Dans la ‘’Première partie’’, Fosca, matérialiste (pages 154-155), sceptique (pages 130, 131, 152), 
indifférent à la religion (page 140), athée (pages 117, 147, 155), agnostique (pages 160, 161), 
cynique (pages 145, 128, 163-165, le pèlerinage hypocrite), est passionnément dévoué à sa ville. 
Beauvoir indiqua : «J'envisageais d'abord Fosca dans une entreprise finie : la gloire de Carmona ; 
c'est pour la mener à bien qu'il choisit l'immortalité ; mais ce terrible privilège lui découvre les contre-
finalités qui rongent et détruisent toute réussite singulière.» Homme d'action, engagé (pages 121, 
122, 123, 124, 130), assassin (page 124), il devient prince de Carmona (pages 125, 136), chef de 
troupe habile (page 165), conquérant sans scrupules (pages 130-131) qui « ncarne l'orgueil 
particulariste qui divise l'Italie» (Beauvoir), tyran qui se sait condamné à mort comme les autres, il est 
prêt à mourir pour Carmona, qui est, pour lui, le centre du monde (page 122). Mais cette pensée de la 
mort et de l'inutilité de la vie (page 135) le conduit à la recherche de l'élixir (page 131) face auquel il 
prend une décision rapide (page 139, 146 : le pari). Après, c’est la joie (page 142), la perspective de 
l'action possible (page 143), l'ambition (page 144), le manque de souci des êtres humains, celui du 
bien du pays (page 156). Immortel, il subit la rançon de cet extraordinaire avantage qui est de lui 
dérober finalement la gaieté d'exister. Tandis qu'auparavant, il pouvait se targuer d'être opposé aux 
hommes : «la plupart [...] misérables, ignorants, asservis à des travaux sans joie», c'est un sentiment 
d'envie qui le retourne contre eux : «IIs vivent ; et depuis des années je n'ai pas réussi à me sentir 
vivant.» Il est même haï (page 158), considéré comme sorcier (page 185). S’il a le sentiment d'être un 
dieu (page 162), il est seul (page 168), se laisse envahir par le  sentiment de la vanité de l'action («À 
quoi donc servaient mes victoires?», pages 173-175, 186), de l'inutilité de Carmona (page 188), de la 
vanité sanglante de la guerre (pages 189, 202), de la nécessité de la paix (page 205), de l’inutilité de 
tout (page 197), du progrès (page 201, 211), de l’ambition mondiale (page 185). Au bout de deux 
siècles, devenu un étranger à Carmona, il abandonne le pouvoir (page 204). 
Sa volonté d'avoir un fils et de préparer son avenir (page 189) l’avait incité à épouser Béatrice (pages 
205, 212, 213). Il voulait être aimé ; mais, considéré par elle comme étant d'une autre espèce (page 
216), il est toujours en conflit avec elle qui n'est plus finalement qu'«une femme parmi les autres» 
(page 226) qu’il méprise (page 170), n'aimant personne pas même Laure (page 187), éprouvant de la 
lassitude (page 187, 188, 207), n’éprouvant plus de désir.  
Père dévoué (page 191), il sauve son fils (page 193), veut faire son bonheur (page 196), mais veut 
aussi le dominer (page 192) ; il lui prend celle qu'il aime (pages 214, 215) ; c’est l’anéantissement de 
ses efforts avec Antoine (page 207). 
 
Dans la ‘’Deuxième partie’’, il mène une nouvelle vie (page 238), est un autre homme (page 275) qui 
veut «agir sur le cours du monde» (Beauvoir). D’où le rejet de Carmona (page 234), l’idée d’agrandir 
son rêve aux mesures du monde qu’il embrasse par cet empire sur lequel le soleil ne se couche 
jamais (pages 232, 234, 240, 244), l’expansion de la volonté de puissance (page 245), d'action (page 
268), l’insouciance à l’égard des sauvages (pages 247-248), l’incompréhension des problèmes 
religieux (pages 251, 254 où il oppose la science à la religion, 255 où sa volonté totalitaire est en 
butte à la conscience de Luther, 280, 282, 283 où il est opposé aux anabaptistes, aux insensés 
comme Antoine, comme Béatrice, comme tous les mortels? où il sent un secret lui échapper). Il est 
insatiable (page 266), impatient (page 268), se voit pareil à Dieu (page 269), montrant une hauteur 
indifférente (page 273), l'indifférence d'un mort (page 276). Se voyant comme le Guide (page 257), 
son pessimisme historique (page 274) le fait rêver de l'utopie (pages 237, 246), vouloir faire le 
bonheur des êtres humains malgré eux (page 261). Mais il est contredit par la réalité (page 277), se 
rend compte, avec fatalisme (page 284), avec le sentiment d'inutilité (pages 289, 275, 290 : quelle 
victoire?), avec la conscience d'avoir fait le malheur de l'Empereur (page 285), de l’impossibilité de 
tenir le monde entre ses mains (page 292) : «Il n'y a pas d'Univers... que des hommes, des hommes à 
jamais divisés» (page 313). Il comprend que sa faute est de vouloir faire par force le bien des 
humains malgré eux (page 314) : «Cet ordre, ce repos dont nous rêvons pour eux serait la pire 
malédiction.» (page 315). Il découvrit que le monde se résout en libertés individuelles dont chacune 
est hors d'atteinte. Il apprenait que la recherche du Bien universel mène aux persécutions, aux 
massacres, aux destructions, cause le malheur, fait surgir le Mal. Finalement, il voyait que le Bien 
n'existe pas comme valeur universelle, qu'il n'y a que des êtres divisés, hostiles, exploitants et 



 30 

exploités, conquérants ou conquis, et qu'on ne peut rien pour eux. Ses grands rêves de progrès, de 
liberté, s'effondraient ; il constatait que les humains ne voulaient pas le bonheur. Malgré l'expérience 
d'une vie plusieurs fois centenaire, malgré le pouvoir qu'il avait exercé à maintes reprises, il n'arrivait 
pas à améliorer leur vie, à instaurer la justice, à faire triompher la raison, l'intérêt du plus grand 
nombre. L'Histoire se déroulait, et rien ne progressait, l'humanité revenait toujours à la violence, à 
l'oppression, à l'injustice sous toutes ses formes. 
Méprisant l'Europe (pages 291, 307), l'Amérique lui offrit l’espoir d’une nouvelle utopie (page 288). 
Mais il découvrit la vaine cruauté de la conquête espagnole, regretta la destruction inutile de l'empire 
inca : «Chaque once de métal avait été payée par une once de sang. Et les coffres de l'empereur 
demeuraient vides, ses peuples croupissaient dans la misère. Nous avions détruit un monde, et nous 
l’avions détruit pour rien.» (page 312) 
Dans la ‘’Troisième partie’’, d’abord en proie à l’indifférence, à l’ennui (page 332), qui le fait 
s’abandonner au hasard d’une errance (page 323) autour du monde (page 325), qui lui fait vouloir 
n'être plus qu'un simple regard (page 325), qui lui fait dédaigner un fleuve qu’il a découvert, Fosca voit 
son intérêt renaître au contact d'un autre Blanc (page 324), car Carlier a des besoins et des envies 
(page 330). Il revit grâce à son amitié (pages 333, 334) : «J'étais content de marcher vers un but... un 
but qui me donnait un avenir et qui me masquait l'avenir ; plus il était difficile à atteindre, plus je me 
sentais en sécurité dans le présent.» (page 353). Mais l'effet de la révélation de l'immortalité sur 
Carlier (page 347) conduit au conflit (page 352). Laissé seul par son suicide (page 357), Fosca est de 
nouveau convaincu de l’inutilité de l'action, de la marche, toujours en présence de la Lune (pages 
386-387). 
Dans la ‘’Quatrième partie’’, il trouve refuge dans les rêves (pages 363-364), se sent en exil, exclu 
(page 370), méprise le déguisement qu’il porte, la comédie qu’il joue. Il se sent séparé de lui-même 
(page 381), il n'est personne, étranger (page 382), mort (page 390) mais qui ne peut mourir (375). Il 
voudrait avec violence s'imposer aux vivants (380), mais se sent cependant appartenir à l'humanité en 
chantant avec les autres (page 403). Il joue, mais il lui est impossible de perdre (page 372), il est 
obligé de tricher. Il n’a que mépris pour les hommes et les femmes du XVIIIe siècle (page 367), pour 
les vieux comme pour les jeunes, son nihilisme le faisant s’opposer à l'esprit des Lumières (page 
369). Pourtant, il montre de l’intérêt pour la recherche scientifique (page 377), pour la science 
inhumaine (page 394), pour un autre monde invisible. C’est un nouveau projet de domination (page 
378) qui lui permettrait de devenir un autre. Il accepte avec réticence le projet de l'université (page 
404), car il nie le progrès (page 405). Il ne voit qu’une seule nécessité : agir selon sa conscience. 
Mais sa conscience ne lui ordonne rien (page 417), et la recherche scientifique lui paraît inutile (page 
426), car la science ne permet pas à l'être humain de sortir de lui-même (page 454). 
La relation avec Marianne est d’abord marquée par l'aversion (page 373), le conflit avec elle (page 
381). Il la dénonce à Mme de Montesson (page 382), ce qui entraîne le défi de Richet (page 383), la 
tentative d'acheter l'amitié de Marianne (pages 384-385). Il se sent touché par ses paroles (page 385) 
sous son armure d'inhumanité (page 386). Il renonce au duel (page 388), et, sous les remerciements 
de Marianne (pages 390-391), se sent vivre, a désormais besoin de son regard (page 395), a besoin 
d'elle pour vivre (page 399), a l'espoir de redevenir vivant (page 398). Il lui fait un demi-aveu de son 
immortalité (page 394), et elle lui fait découvrir sa liberté (page 396), mais il ne lui est pas possible 
d'être sincère (page 399) ; il lui est impossible de changer, de s'améliorer (page 402). Il éprouve du 
désir (page 404), mais est retenu par le souvenir de Béatrice. Il aspire à l'amour, mais refuse le 
mensonge (page 406). L'acceptation de cet amour (page 407) le rend vulnérable (page 408), fait de 
lui, de nouveau, un homme, de nouveau attentif au monde (page 409), réapprenant à le regarder 
(page 411), s'intéressant de nouveau à la recherche scientifique. Mais il est repris par la crainte de la 
fuite du temps (page 412), par la sollicitude pour Marianne (page 414), par la honte de la tromper 
(page 398), d'être un imposteur (page 401). Et il a le sentiment de n'être pas de son espèce malgré 
l'amour (page 416), d’être à jamais exclu (page 418). Il constate qu’il n’y a pas d'avenir pour lui (page 
417). Aussi n’a-t-il pas vraiment d'intérêt pour les enfants qu'ils ont (page 419). Bompard connaissant 
son secret (page 420), il a peur à son retour, lui donne de l'argent pour qu'il garde le secret (page 
423), éprouve le désir de dire la vérité à Marianne (page 422) qui a fait de lui un être humain parmi les 
êtres humains (page 437), mais qu’il voit désormais du haut de son éternelle et jeune vieillesse. Il est 



 31 

d'autant moins tenté de faire des efforts que la femme qu'il aime se détache de cet époux inhumain 
qui sera toujours là, encore là, alors que sa bouche à elle sera remplie de terre. Il n'est pas vraiment 
son compagnon puisqu'il échappe à la condition humaine. Il n'est pas comme elle. Il n'est pas son 
ami. Elle prend en horreur, avant de mourir, celui qui «pas un instant n'a été son semblable» et «ne 
se prêtait que pour quelques années», celui qui «ne souffre pas dans le même temps qu'elle» et 
devant qui elle sanglote : «Toute seule ! Tu me laisses partir toute seule !» Elle morte, Fosca retombe 
dans son morne enfer. Il s’étend sur la tombe de Marianne pendant tout un jour, toute une nuit, se 
rappelant sa première femme, Catherine, son fils préféré, Antoine, Béatrice qui n'a pas voulu l'aider, 
son ami Carlier : «Tous ceux que j'avais aimés étaient morts et j'avais continué à vivre, j'étais là, le 
même depuis des siècles ; mon cœur pouvait battre un moment de pitié, de révolte, de détresse ; 
mais j'oubliais. J'enfonçai les doigts dans la terre, je dis avec désespoir : “Je ne veux pas”.» Il a le 
sentiment d'être toujours un étranger (page 425), demande de pouvoir rester vivant (page 429), aspire 
à la vie de la vache, mais est prisonnier dans son univers d'être humain (page 431). 
Dans la ‘’Cinquième partie’’, Fosca sombre dans le désespoir parce que, à longueur de siècles, les 
malheurs, les crimes de l'Histoire ont recommencé, se sont répétés. Sa mémoire est chargée 
d'horreurs. Son impuissance le torture pendant la Révolution de1830 comme à Carmona (page 445). 
Les morts sont inutiles à ses yeux, mais il concède qu'ils sont morts pour la Révolution de demain 
(page 448). Le coup de baïonnette reçu à la place de Garnier (page 451) le fait espérer mourir. 
Étranger pour les autres (page 457), il désire devenir une pierre parmi les pierres (page 461). La joie 
manifestée par les autres quand Spinelle est guéri le laisse indifférent (page 467). Il se rappelle sa 
propre ardeur, sa propre conviction, mais est séparé d'Armand (page 486) par le sentiment de la 
perpétuation inéluctable des choses (page 496). Il voit le passé et le présent, comme les verrait Dieu, 
du fond de l'avenir (page 504). Pour Armand, arrière-petit-fils de Marianne, il a de la sollicitude (pages 
449, 454), par fidélité à elle (pages 457, 459, 461, 490, 491) dont il essaie de garder le souvenir au 
cours du séjour en prison (page 501). Il lui révèle son immortalité (page 452), le met en garde (page 
453), envie sa passion intacte (page 485). Il a alors la volonté de s'engager (page 459), de se faire 
ouvrier pour diffuser le message. Cependant, au moment de la discussion du projet d'insurrection 
(page 468), il refuse de s'engager, il se détache des autres sur les projets d'avenir, le rêve socialiste 
(page 502) ; la masse lui répugne (page 469) ; surtout, il lui est impossible de risquer sa vie (page 
472), mais il se sent vivant dans le danger (page 475). La survenue de Laure (page 494) est trop 
tardive : il refuse son amour (page 511). 
Dans le ‘’Prologue’’, Fosca essaie de dissuader Régine de s'occuper de lui (page 34), craignant de 
voir le temps couler à nouveau au contact des êtres humains (page 35). Pourtant, il est de nouveau 
amoureux (page 39), redevient vivant (page 75). Il sait, cependant, que le bonheur n’est qu’une 
illusion de plénitude dans la violence d'un instant (page 79). Avec bonne volonté (page 72), il voudrait 
faire quelque chose (pages 61, 77, 87, 88), mais en est incapable (page 85). Il refuse d'écrire ses 
mémoires (page 63), car ressusciter le passé est, pour lui, un effort dérisoire (page 92). Il envisage 
d’écrire une pièce (78) mais y renonce (page 96, 102), car il n’a pas d'échelle morale (page 74). Son 
regard sur la comédie humaine est désabusé (pages 103, 104, 105). Entraîné dans un défilé 
tumultueux, il pense à la femme qu'il avait aimée cent ans plus tôt : ce qui arrive aujourd'hui, se dit-il, 
c'est exactement ce qu'elle voulait. Cette découverte achève sa déroute : il ne peut pas créer un lien 
vivant entre les siècles puisqu'ils ne se dépassent qu'en se reniant ; indifférent aux gens qui les 
habitent, rien ne l'attacherait à leurs projets ; s'il les aime, il ne pourra pas supporter l'infidélité à 
laquelle son destin le condamne. 
Dans l'’’Épilogue’’, Il est en proie à une atonie qui n'est pas un privilège : elle ne dit finalement que 
l'inanité de la présence à la vie. Elle rejoint à sa manière le dégoût qui prendrait l'humain s'il apprenait 
que, comme les choses, le temps est là, devant lui, à la fois écoulement indéfini et masse sans valeur 
et sans prix. Après avoir raconté son histoire à Régine, I'homme immortel, I'homme mort s'en va, 
retournant à l'enfer de l'indifférence : 
«—Je vais m'en aller, dit Fosca. 
—Où allez-vous? 
—N'importe où. 
—Alors, pourquoi partez-vous? 



 32 

—Il y a dans mes jambes une envie de bouger, dit-il. Il faut profiter de ces envies.» 
Car il est le lieu maudit de l'oubli et de la trahison. À plusieurs reprises, Beauvoir lui prête cette phrase 
: «Les morts étaient morts ; les vivants vivaient.» Il ne peut même pas caresser l'espoir de se souvenir 
toujours : ce mot n'a pas de sens pour lui. Tous ses rapports avec les autres en sont pervertis ; il 
n'atteint jamais dans leur vérité ni l'amour ni l'amitié puisque la base de notre fraternité, c'est que nous 
mourrons tous : seul un être éphémère est capable de trouver l'absolu dans le temps. 
La beauté ne saurait exister pour lui, ni aucune des valeurs vivantes que fonde la finitude humaine. 
«Son regard dévaste l'univers : c'est le regard de Dieu, tel que je le refusai à quinze ans, le regard de 
celui qui nivelle et transcende tout, qui sait tout, peut tout et change l'homme en vers de terre.»  Ceux 
qu'il approche, il leur vole le monde, sans réciprocité ; il les jette dans la désolante indifférence de 
l'éternité. «Sans cesse tout changeait et tout restait pareil.» Il connaît le poids mortel de l'éphémère, le 
néant de toute entreprise, il mesure le temps dérisoire imparti à chacune d'entre elles. Un dégoût 
universel, une nausée fixe, au relent d'éternité pourrie, gâtent dans sa bouche le goût des aliments et 
le parfum des lèvres. L'humain est pour lui «un brin d'herbe, un moucheron, une fourmi, un lambeau 
d'écume.» C'est en vain que l'amour et l'amitié tentent de le sauver.  
L'enthousiasme lui est désormais interdit. Dans sa mémoire repasse le souvenir de toutes les 
révolutions auxquelles il a assisté, et dont il croit savoir la vanité. Il porte avec lui tout le passé, c'est-
à-dire qu'il n'a pas de passé. Il projette devant lui une durée illimitée de temps, c'est-à-dire qu'il n'a 
pas d'avenir. Comment pourrait-il croire au présent?  
Fosca, l'immortel, est aussi l'être humain parfaitement conscient et qui voudrait échapper à la 
conscience.  
 

Intérêt philosophique 
 
Le roman d'une agrégée de philosophie identifiée à un courant bien connu, l'existentialisme, et qui a 
toujours voulu écrire des œuvres «signifiantes», ne peut qu'être chargé de sens, proposer un 
message clair, condamner des valeurs, et en exalter d'autres, présenter une conception du monde 
cohérente. ‘’Tous les hommes sont mortels’’ par son titre seul annonce son intention philosophique. 
Mais les réflexions qu'il offre se trouvent d'abord à d'autres niveaux : ce roman historique contient une 
réflexion sur la politique et l'Histoire, et ce roman psychologique ne peut manquer d'apporter une 
réflexion morale. 
 
Réflexion sur la politique et sur l'Histoire : Un des intérêts de ce long roman qui se déroule du Moyen 
Âge à l’époque contemporaine, dans l'ancien et le nouveau monde, est l'interrogation qu'il projette non 
seulement sur le destin de l'être humain mais sur l'histoire de l'humanité, sur les buts et les moyens 
de la politique.  
Simone de Beauvoir a écrit le roman de 1943 à 1946, alors qu'elle traversait une période qui l'incitait 
au pessimisme : la guerre, I'Occupation, la mort de ses amis dans la Résistance, la révélation des 
crimes de guerre, des camps de la mort, I'Épuration. Elle ne voyait pas se lever l'aube d'une époque 
plus heureuse, ces millions de morts ne se justifiaient par aucun progrès vers le Bien universel. 
«Comment penser que mon époque valût mieux que les précédentes, alors que sur les champs de 
batailles, dans les camps, dans les villes bombardées, elle avait multiplié les horreurs du passé? Le 
romantisme et le moralisme qui contrebalancent ce pessimisme venaient aussi des circonstances : 
nos amis morts dans la Résistance, tous ces résistants devenus par leur mort nos amis, leur action 
avait servi à peu de choses ou même à rien ; il fallait admettre que leurs vies s'étaient donné leur 
propre justification.» 
On a vu qu’elle avait trouvé l'idée première de son roman dans les chroniques de l’historien suisse 
Sismondi, qui décrivit ce qui s’était passé au XIVe siècle dans beaucoup de villes assiégées. Cette 
horreur l’avait saisie : «Je restai un long moment immobile, le regard fixe, en proie à une vive 
agitation.» Après une guerre où des millions de gens avaient été tués, ce sujet était d'une terrible 
actualité. Elle s'efforça de comprendre ce que ressentaient les hommes qui condamnaient leurs 
femmes, leurs enfants à mourir sous leurs yeux dans les fossés. «En 43-44, j'étais investie par 
l'Histoire et c'est à son niveau que j'entendais me placer.» 



 33 

Mais, dans le livre, la perspective de la réflexion politique s’est élargie, Fosca suivant une évolution de 
l'égoïsme à l'altruisme, que Beauvoir commenta ainsi : «Il a d'abord considéré le monde avec les yeux 
du politique qui se fascine pour les formes : cité, nation, univers ; ensuite, il lui a donné un contenu : 
les hommes ; mais il a voulu les gouverner du dehors, en démiurge ; quand il comprend enfin qu'ils 
sont libres et souverains, qu'on peut les servir mais non disposer d'eux, il est trop fatigué pour leur 
garder de l'amitié.» 
En effet, à Carmona, l'autocrate qu'est Fosca, «rongé d'ambition et d'envie», passe de l'esprit de 
conquête au souci du bien matériel de son peuple puis, dépassant «l'orgueil particulariste qui divise 
l'Italie et la livre sans défense au roi de France puis à l'empereur d'Autriche», il a déjà la vision 
moderne de son unification qui n'aura lieu qu'au XIXe siècle. Se rendant compte qu'il ne peut rien faire 
localement, il décide d'essayer d'agir sur la scène mondiale (dès la page 185 : «À moins d'être le 
maître du monde entier, aucune réforme sérieuse n'était possible») en devenant le conseiller du 
souverain le plus puissant. Il tend alors à l'utopie, veut extirper le mal de la Terre pour construire 
(page 262) ; son rêve de l'utopie (page 237) est aussi celui des anabaptistes [pages 280 : la Cité 
nouvelle des anabaptistes), 277 : pas d'unité politique sans unité spirituelle, volonté totalitaire, à la 
recherche du Bien universel) ; mais il se rend compte qu'elle entraîne des massacres et des 
malheurs, il s'en effraie, doute de ce Bien même : «Les hommes refusent, fût-ce comme les 
anabaptistes au prix de destructions sauvages, cette plénitude immobile qui ne leur laisserait plus rien 
à faire.» Il prétendait s'identifier à l'univers, mais constatait que «L'univers n'est nulle part. Il n'y a que 
des hommes, des hommes à jamais divisés», découvrait que le monde se résout en libertés 
individuelles dont chacune est hors d'atteinte. Beauvoir souligna : «Le thème dominant qui revient, 
avec un peu trop d'obstination peut-être, à travers tout le livre, c'est le conflit du point de vue de la 
mort, de l'absolu, de Sirius, avec celui de la vie, de l'individu, de la Terre... Je confrontais le relatif et 
l'absolu à travers l'Histoire… Comment totaliser l'humanité si chaque homme est unique?» Ce récit, 
qui couvre six siècles et conduit le héros autour de la Terre, montre que la dimension des entreprises 
humaines n'est «ni le fini ni l'infini mais l'indéfini. Ce mot ne se laisse enfermer dans aucune limite fixe 
; la meilleure façon de l'approcher, c'est de divaguer sur ses possibles variations. ‘’Tous les hommes 
sont mortels’’, c'est cette divagation organisée ; les thèmes n'y sont plus des thèses mais des départs 
d'incertains vagabondages.» 
Un humain qui prétend agir sur la totalité de l'univers voit le sens de son action s'évanouir. 
Fosca est amené à devenir réaliste. À Charles Quint qui se demande : «Est-ce cela régner?» (page 
272), et qui est entraîné vers une fatale catastrophe, il lui révèle que sa faute a été simplement de 
«régner» (page 312), d’avoir été entraîné par la monstrueuse mécanique de la politique («La 
mécanique était montée, les rouages s’engrenaient et ils tournaient immuablement à vide.» [page 
271]). Il en vient à penser qu’«il est vain de vouloir dominer la terre ; on ne peut rien pour les hommes,  
leur bien ne dépend que d'eux-mêmes.» (page 313). Il renonce à leur apporter le bonheur : «Ce n'est 
pas le bonheur qu'ils veulent : ils veulent vivre.» (page 314) «On ne peut rien ni pour eux, ni contre 
eux ; on ne peut rien.» De toute façon, l'utopie, «la plénitude immobile» conduirait à l'ennui, à 
l'absence d'action (page 315) : il avait d’ailleurs déjà eu le sentiment de l'inutilité de toute action («On 
ne sert jamais à rien», page 197) et il l’a de nouveau pendant la Révolution : «Un homme ne peut-il 
rien?» (page 445). Aussi, Fosca, qui était progressiste au XVIe siècle en voulant améliorer le sort de 
l'humanité par une action supérieure, ne participe que de loin à un mouvement révolutionnaire qui 
prétend faire agir le peuple, réaliser les espoirs de la marée humaine à travers les siècles (page 516). 
Son évolution suit donc celle de la pensée politique occidentale. Mais, alors que celle-ci progresse, lui 
ne cesse de décliner. Dans la ‘’Cinquième partie’’, il fait face à Armand, le personnage engagé dont le 
relativisme optimisme fait face à son relativisme pessimiste (page 503) qui tend à l'indifférence la plus 
complète. Il semble bien qu'Armand représente l'option que privilégiaient Beauvoir et l'existentialisme 
en général. Pourtant, elle a eu un jugement conciliant qui amène à se poser des questions : «En le 
relisant, je me suis demandé : "Mais qu'est-ce que j'ai voulu dire?" [...] Le récit se conteste sans répit 
[...] Aucun point de vue ne prévaut définitivement : celui de Fosca, celui d'Armand sont vrais 
ensemble... la dimension des entreprises humaines n'est ni le fini ni l'infini, mais l'indéfini [...] “Tous les 
hommes sont mortels”, c'est cette divagation organisée ; les thèmes n'y sont pas des thèses, mais 
des départs vers d'incertains vagabondages.» 



 34 

 
On peut aussi déterminer une philosophie de l'Histoire dans le roman de Simone de Beauvoir. Elle la 
commenta elle-même : «L'expérience malheureuse de Fosca couvrait la fin du Moyen Âge et le début 
du XVIe siècle ; des guerres stupides, une économie chaotique, de vaines révoltes, d'inutiles 
massacres, un accroissement des populations que n'accompagnait aucune amélioration de leur sort ; 
tout dans cette période me semblait confusion et piétinements : je l'avais choisie exprès. La 
conception de l'Histoire qui se dégage de cette première partie est résolument pessimiste.» (page 
274) ; je ne la considérais certes pas comme cyclique, mais je niais que son déroulement fût progrès 
[...] le romantisme et le moralisme qui contrebalancent ce pessimisme venaient aussi des 
circonstances; nos amis morts dans la Résistance, tous ces résistants devenus par leur mort nos 
amis, leur action avait servi à peu de chose, ou même à rien; il fallait admettre que leurs vies s'étaient 
donné leur propre justification [...] (page 95) Ies malheurs de l'Histoire, ses crimes, sont trop durs à 
encaisser pour qu'une conscience puisse à longueur de siècles en garder la mémoire sans céder au 
désespoir; heureusement, de père en fils, la vie, indéfiniment, se recommence.» (page 96). 
Il apparaît qu’il est difficile ou même impossible d'infléchir l'Histoire par une action individuelle, et le 
déterminisme historique s'impose («Le destin de Carmona se décidait à travers le monde tout entier 
[...] Et rien de ce qui se passait à Carmona ne concernait plus Carmona.» page 222). À tout le moins, 
la rupture entre générations est nécessaire pour aller de l'avant car, heureusement, de pères en fils, la 
vie indéfiniment se recommence.  
Il faut bien constater que «les désirs qui animèrent les hommes du XVIIIe siècle, s'ils s'accomplissent 
au XXe, les morts n'en recueillent pas les fruits. L'avenir appelé par Marianne est un présent 
malheureux, en contradiction avec l'avenir radieux annoncé par le socialisme» (pages 500-501). 
Pourtant, dit encore Beauvoir, «la noire vision proposée au début du roman, le dernier chapitre la 
conteste. Les victoires remportées par la classe ouvrière depuis le début de la révolution industrielle, 
c'était une vérité que je reconnaissais aussi. En fait, je n'avais pas de philosophie de l'Histoire et mon 
roman ne s'arrête à aucune. Dans la marche triomphale qui ferme ses souvenirs, Fosca ne voit qu'un 
piétinement : mais il ne détient pas le mot de l'énigme ; sa défection ne refuse pas à l'Histoire son 
sens.» 
À travers cette rêverie sur une immortalité hors d'atteinte, ce que l’autrice mettait également en cause, 
c'était le mythe de l'Humanité enfin une et réalisée légué par Hegel au marxisme. Et, en effet, elle 
pouvait alors être proche du communisme, et l'on sait quelle séduction le marxisme a exercée sur 
quelques-uns des esprits auxquels se réfère notre époque. L'adhésion globale de Simone de 
Beauvoir et de Sartre aux thèses marxistes ne se comprend qu'à partir de leur objectif commun de 
désaliénation totale de l'être humain, économique et psychologique. Ils ont ainsi été conduits à 
avaliser l'essentiel de la ligne politique conçue par le mouvement communiste international. Mais, au 
moment où elle écrivait ‘’Tous les hommes sont mortels’’, Beauvoir n'était pas encore communiste, et 
elle précisa d'ailleurs : «Les communistes, après Hegel, parlent de l'Humanité et de son avenir 
comme d'une individualité monolithique : je me suis attaquée à cette illusion en incarnant dans Fosca 
le mythe de l'unité (“Carmona est trop petite pour moi ; I'ltalie est trop petite. On ne peut rien faire à 
moins de régner sur le monde entier.”) ; les détours, les reculs, les malheurs de l'Histoire, ses crimes 
sont trop durs à encaisser pour qu'une conscience puisse à longueur de siècles en garder la mémoire 
sans céder au désespoir.» 
 
‘’Tous les hommes sont mortels’’ marqua une étape dans cette voie de l'engagement, non parce que 
ce roman se déploie autour d'une philosophie de l'Histoire, mais parce que «le récit se conteste sans 
répit ; si on prétendait en tirer des allégations, elles se contrediraient ; aucun point de vue ne prévaut 
définitivement ; celui de Fosca, celui d'Armand sont vrais ensemble.» 
Au-delà de l'idéologie, Beauvoir voulut montrer que toute victoire se change en défaite, et elle a choisi 
l'immortalité pour que Fosca, dans sa volonté d'agir sur le monde, connaisse une «faillite d'autant plus 
fracassante. Je me suis mise à explorer en long et en large la condition d'immortel [...] ce terrible 
privilège lui découvre les contre-finalités qui rongent et détruisent toute réussite singulière.» 
 



 35 

Réflexion sur les relations humaines : Elles sont impossibles pour Fosca dont l'immortalité équivaut à 
une damnation pure et simple : aussi étranger en définitive au monde humain qui l'entoure qu'une 
météorite chue des espaces sidéraux, il est condamné à ne jamais saisir la vérité de ce monde fini : 
l'absolu de toute conscience éphémère. Ayant tout tenté pour aimer, pour se retremper dans la 
chaleur d'une communauté, il formule enfin le secret de la malédiction qui pèse sur lui. C'est celle de 
la solitude. Les autres humains, tous les humains peuvent se regarder, se parler d'égal à égal, ils 
peuvent risquer leur vie, et, à cause de ce risque assumé, ils savent qu'ils ne sont ni des moucherons, 
ni des fourmis, mais des êtres humains. «Ils avaient donné leur vie pour s'en convaincre, et ils en 
étaient convaincus, il n'y avait pas d'autre vérité.» Plus rien ne peut avoir de saveur pour celui qui est 
exclu du banquet fraternel des êtres humains. C'est la vérité qu'exprima aussi Gabriel Marcel en 
disant que «l'espérance est toujours liée à une communion, si intérieure qu'elle puisse être. Cela est 
même si vrai qu'on peut se demander si le désespoir et la solitude ne sont pas au fond 
rigoureusement identiques.» C'est exactement ce qu'éprouve Fosca : «Je marchai vers la porte ; je ne 
pouvais pas risquer ma vie, je ne pouvais pas leur sourire, il n'y avait jamais de larmes dans mes 
yeux, ni de flamme dans mon cœur. Un homme de nulle part, sans passé, sans avenir, sans présent. 
Je ne voulais rien, je n'étais personne.»  
Fosca représente alors l'aspiration humaine à l'indifférence, au détachement, à la sagesse de 
l'ataraxie, de l'extinction de tout désir. 
Mais, par ailleurs, face à Fosca, Régine «était nue jusqu'à l'os. Il lui arrachait tous les masques et 
même ses gestes, ses mots, ses sourires : elle n'était plus que ce battement d'ailes au milieu du vide. 
"Elle essaie, elle essaie". Et il voyait aussi pour qui elle essayait : derrière les mots, les gestes, les 
sourires, en tous la même imposture, le même vide. "Ah ! dit-elle en riant ! quelle comédie !".» C'est 
donc par l'entremise d'une femme que le roman dévoile l'inauthenticité de bien de nos actes. Cette 
inauthenticité tient d’abord à notre égocentrisme (pages 81, 201, 456, 465 : la mort importante quand 
elle est individuelle). Pour Hegel, «Chaque conscience poursuit la mort de l'autre».  
Fosca aurait voulu pouvoir sortir de lui par la recherche scientifique, mais il en constate l'inutilité : elle 
est toujours subjective (page 426), la science ne permet pas à l'être humain de sortir de lui-même 
(page 454).  
L'inauthenticité tient ensuite à notre désir de domination, d'abolition de la liberté de l'autre, de 
réification par le regard («Si du moins on pouvait n'être absolument rien. Mais il y a toujours d'autres 
gens sur terre et ils vous voient.» page 48).  
L'inauthenticité tient enfin à notre désir d'échapper à la solitude (pages 81, 90, 201). 
On peut, à condition que soient garanties l'égalité, la liberté, tenter d’opposer à l'inauthenticité l'amitié 
(page 333) ; l'amour, le vrai amour étant la fusion ; la fraternité. 
 
En fait, cette morale est l'application d'une philosophie, celle de l'existentialisme qui se fonde sur une 
réflexion sur la condition humaine. 
 
Réflexion sur la condition humaine : Le titre ‘’Tous les hommes sont mortels’’ définit la condition 
humaine, celle à laquelle tous les êtres humains sont soumis, c'est-à-dire le fait de devoir vivre une 
vie qu'ils n'ont pas demandée, à laquelle ils peuvent éventuellement prendre goût, mais qui les 
conduit irrésistiblement vers ce trou où leur apparence corporelle sera finalement enfermée pour se 
détruire rapidement, et devenir, sous l'herbe qui refleurira indifférente à leurs sentiments, cet «amas 
de choses sans nom» dont parla Bossuet. 
’Tous les hommes sont mortels’’ est un roman philosophique, écrit par une philosophe existentialiste, 
une démonstration donc de l'existentialisme qui tient son nom du fait qu'il soutient le primat de 
l'existence humaine sur toute essence : je ne suis pas une substance dont découleraient des 
propriétés (un «en-soi»), mais un sujet (un «pour-soi») en situation. Or cette existence est soumise à 
la mort, l’être humain est condamné à mort  : «Les tyrans ne tuent jamais que des hommes déjà 
condamnés à mort.» (page 212) ; «Les vivants continuaient à vivre comme s’ils n’avaient jamais dû 
mourir.» (page 515). Pour l'existentialisme, la conscience de la mort aboutit au sentiment de 
l'absurdité de la condition humaine : 



 36 

- «Il faut beaucoup de force, beaucoup d’orgueil ou beaucoup d’amour pour croire que les actes d’un 
homme ont de l’importance et que la vie l’emporte sur la mort .» (page 96) ;  
- «Tous ces gens qui dansaient mourraient bientôt, d’une mort inutile comme leur vie.» (page 211) ; 
- «Dès l’heure où l’on naît on commence à mourir.» (page 504) ;  
- «Bientôt, ils seront morts et leurs pensées avec eux.» (page 66) ;  
- «N’existait-il vraiment aucun recours contre leur mort?» (page 80) ;  
- «Vivre pour eux, c'était juste ne pas mourir. Pendant quarante ou cinquante ans ne pas mourir ; et, 
pour finir, mourir. À quoi bon se débattre? De toutes manières bientôt ils seraient délivrés ; chacun à 
son tour ils mourraient.» (page 460) ; 
- «Pourquoi vivre, si vivre c'est seulement ne pas mourir?» (page 468) ; 
- «Entre ces murs, ils vivaient en attendant de mourir.» (page 494). 
 
Cependant, il y a un existentialisme chrétien et un existentialisme athée. 
Pour l'existentialisme chrétien, qui se réclame des analyses de Pascal sur la misère de l'être humain 
sans Dieu et de la théorie de l'angoisse de Kierkegaard, l'absurdité de la vie humaine est justifiée par 
la transcendance, la mort est justifiée si on croit en Dieu et en l'au-delà (comme Catherine et Charles 
Quint qui s'abandonnent à la providence divine, qui acceptent la volonté de Dieu qui a d’ailleurs fait 
Fosca immortel), en la possibilité de la vie éternelle (le pari de Pascal). Pour un croyant, il est bon de 
savoir que, au-delà de la vie, existe une autre vie, éternelle et béatifiante, où nous serions réunis avec 
nos corps glorifiés. Elle ne sera point, pourtant, monotone, justement parce qu'elle sera divine, et que 
nous ne pouvons pas pleinement l’imaginer à partir de maintenant. Tous les hommes sont mortels, 
certes, et nul n'échappe à cette loi bienfaisante. Ils sont mortels pour pouvoir se préparer à devenir 
divinement et corporellement immortels. Ils sont mortels pour apprendre, ici-bas, en balbutiant, dans 
les difficultés, au milieu des sourires et des larmes, la richesse éternelle de l'amour. 
Mais comment accepter un Dieu qui aurait créé le mal, qui envoie la peste (page 161, thème 
développé par Camus)? «Ne faites jamais inutilement le mal» dit avec cynisme Fosca l’incroyant pour 
convaincre le croyant. «Dieu ne peut exiger rien de plus d’un empereur. Il sait bien que parfois le mal 
est nécessaire : après tout, c’est lui-même qui l’a créé» (page 250). «On aurait dit qu'un dieu buté 
s'appliquait à maintenir entre la vie et la mort, entre la prospérité et la misère, un immuable et absurde 
équilibre.» (page 275). Il y a donc aussi un existentialisme athée, celui de Jean-Paul Sartre, de 
Simone de Beauvoir, d’Albert Camus. Refusant la transcendance, l’existentialisme athée montre 
d'abord la gratuité inutile de la vie. Selon Sartre, à qui, d’ailleurs, le roman fut dédié, «l'homme est une 
passion inutile.»   
Cependant, l'existentialisme athée justifie ensuite la mort par le fait même qu'elle est partagée par 
tous, sauf justement par l'immortel qu'est Fosca. ‘’Tous les hommes sont mortels’’ reprend 
évidemment la prémisse majeure d'un fameux syllogisme dont la prémisse mineure est 
traditionnellement : « Or Socrate est mortel » et la conclusion : « Donc Socrate un homme ». Mais la 
prémisse mineure est ici : « Or Fosca est immortel » et la conclusion devient : « Donc Fosca n'est pas 
un homme ». C’est le dégagement en bonne et due forme par l'existentialiste qu'est Simone de 
Beauvoir de ce qui définit l’être humain :  promouvant la liberté absolue de l'être humain, donc sa 
responsabilité, l’existentialisme athée veut que la vie soit justifiée par l'action entreprise dans un esprit 
de fraternité pour donner plus de dignité à l'ensemble des êtres humains, par l'engagement. La 
pensée de la mort, si elle empoisonne tous les moments que nous vivons, les rend précieux aussi : 
«Écoutez cette femme qui chante. Est-ce que son chant serait si émouvant si elle ne devait pas 
mourir?» (page 215). On pourrait prêter à Beauvoir cette pensée de Malraux : «Ce n'est pas pour 
mourir que je pense à la mort, c'est pour vivre.»  
Il reste que la liberté, la responsabilité, la claire conscience de la condition humaine sont souvent 
refusées par des échappatoires, par ce que Sartre appelle «la mauvaise foi».  
Un refuge peut être cherché dans le sommeil (les années de sommeil de Fosca, page 365, qui aspire 
à «se rendormir», pages 78, 525, 376, 455, 508), l'indifférence dernière de Fosca, la tentation de se 
réfugier dans l'en-soi, d'abdiquer toute responsabilité : «Je voudrais un travail qui ne m'oblige pas à 
penser.» (page 87). 



 37 

On peut s’abandonner à la paresse, Wolinski ayant d’ailleurs pu noter humoristiquement : 
«L’immortalité engendre la paresse, parce qu’un immortel remet toujours au lendemain ce qu’un 
mortel aurait fait le jour même». 
On peut aussi choisir de se complaire dans le rêve («J’aimais mes rêves parce qu’ils se passaient 
ailleurs... je n’étais plus moi-même», page 364). 
Chez Régine, on trouve ces autres dérivatifs que sont l’appétit de possession («Moi, je voudrais que 
chaque chose m’appartienne.» page 20), sa volonté de puissance, son ambition, son orgueil («Il faut 
beaucoup de force, beaucoup d’orgueil ou beaucoup d’amour pour croire que les actes d’un homme 
ont de l’importance et que la vie l’emporte sur la mort.» page 96), sa volonté égocentrique d'exister 
(«Elle aussi, elle essaie d'exister.» page 84 – «Elle essaie, elle essaie : le jeu de la maîtresse de 
maison, le jeu de la gloire, le jeu de la séduction, tout cela n’était qu’un seul jeu : le jeu de 
l'existence.» page 105 – «Elle existait.» page 106. Or Beauvoir a fait d'elle une comédienne (en 
jouant, elle «feint d'exister» (page 100) qui aspire à la gloire, qui ne vit que pour l'extériorité, la 
supériorité, la célébrité, la postérité (alors que son art est éphémère ; aussi est-elle conduite au 
désespoir et à la folie en se rendant compte qu'elle n'est qu'un brin d'herbe dans la multitude 
humaine). 
On peut se réfugier dans la folie (page 525), recourir au suicide (pages 357, 358, 375, 438) tandis 
qu’au contraire, le refus d'envisager la mort se constate même chez de nombreux vieillards qui n’y 
voient qu’une perspective vague et indéfinie. 
L’illusion de la totalité qui nie les limites est celle de Fosca qui, soumis à une répétition exaspérée et 
exacerbée de l'existence qui appelle un terme, voit la seule possibilité de donner un sens, une 
direction, à sa vie en se dilatant aux dimensions de l'éternité, de l`infini dans le temps et dans 
l'espace.  
En fait, être vraiment, c'est exercer sa liberté (page 396), c’est avoir une vie pleinement vécue grâce à 
l'amour (pages 17 - 19 - 49 - 58 - 69 - 79 : «L'instant flambait, l'éternité était vaincue.», 108 – 395 ; 
l’accord avec le cosmos qu’il permet, page 409) ; grâce à l'action exercée au service des autres, 
grâce à la participation à une entreprise libératrice : dans sa recherche d'une solution politique à la 
crise de la société bourgeoise, I'existentialisme assure, chemin faisant, le soutien inconditionnel de la 
liberté où qu'elle soit menacée. 
Cette action pour les autres et pour soi («On ne pouvait rien pour eux si on ne voulait rien pour soi-
même avec eux» page 512) fait sortir de soi-même (page 397 : «on doit préférer la cause que l’on sert 
à son propre destin», page 486), respecte la liberté de l'autre, justifie la vie en faisant affronter la mort 
qui, au lieu d'être absurde, lui donne alors son sens («J’allais tuer un homme sans risque et sans joie, 
pour m’occuper.» page 387- «Ils donnaient leur vie pour qu’elle fût une vie d’homme.» page 472), 
n'est jamais terminée («Demain il faudra lutter encore dit Armand... demain il faudrait recommencer à 
vouloir, à refuser, à combattre.» page 520), crée une autre transcendance. 
C'est l'engagement : celui de Fosca à Carmona contre la peste («Tu as vaincu la famine. Mais Dieu a 
envoyé la peste et la peste t’a vaincu.» page 161) ; celui d'Antoine ; celui de l'anabaptiste («Il n’y a 
qu’un seul bien. C’est d’agir selon sa conscience.» pages 282, 405) ; celui de Carlier («Tu auras fait 
ce que tu voulais faire.» page 343) – «Tu rendras aussi un grand service aux hommes.» page 345) ; 
celui que lui recommande Marianne («Essaie de rester un homme parmi les hommes. il n’y a pas 
d’autre salut pour toi.» page 434) – «Crois en eux, reste avec eux, reste un homme.» page 461) – 
«J’entendais sa voix : “Reste un homme”.» page 490) ; celui défini par Armand (le combat, vécu au 
présent, l’avenir étant limité, page 505, pour l'amélioration des conditions sociales, politiques, etc.. cet 
engagement permettant à Armand et à Laure  d'accepter l'immortalité de Fosca comme un atout pour 
leur cause ; ils ne sont pas pétrifiés par son regard parce qu'ils sont engagés corps et âmes dans leur 
époque) ; celui des révolutionnaires («L’avenir du monde était dans leurs mains... ils pressaient le 
destin de l’humanité contre leur cœur.» page 469 – «Quelque chose allait arriver par eux : ils le 
croyaient. Ils croyaient qu’ils pouvaient quelque chose [...] prêts à mourir pour s’en convaincre, prêts à 
donner leur vie pour affirmer qu’elle pesait lourd sur la terre.» pages 470-471). 
Ajoutons celui des résistants français qui, raconte Sartre, «à chaque seconde, vivaient dans sa 
plénitude le sens de cette petite phrase banale : Tous les hommes sont mortels. Et le choix que 
chacun faisait était authentique, puisqu'il se faisait en présence de la mort.» 



 38 

 
Or amour et action sont précisément interdits à Fosca. Il ne peut rien risquer. Il ne peut rien vouloir. Ni 
rien faire. Il n'existe donc pas. Pour nous qui sommes mortels, il est nécessaire de donner un poids 
réel à nos instants en les vivant intensément, à nos actes, en nous y engageant totalement. 
L’amour est impossible pour l’immortel, car l’amour est impossible entre deux êtres dont les conditions 
ne sont pas les mêmes (pages 215-216, 429). L’action est impossible pour l’immortel qui a le 
sentiment de l'inutilité de toute action («On ne sert jamais à rien.» page 197). 
Pour Geneviève Gennari, « “Tous les hommes sont mortels” nous donne bien l'image négative de la 
fraternité humaine et finalement la preuve par l'absurde de la nécessité de l'action.»  
Mais il faut, pour cela, appartenir à la communauté humaine («Par ce regard ils se faisaient don l’un à 
l’autre de la joie qui venait d’éclater dans leurs cœurs : c’était dans ces échanges triomphants qu’ils 
trouvaient la force d’affronter la mort et des raisons de vivre.» page 467 – «Ils étaient des hommes, ils 
vivaient. Moi, je n’étais pas des leurs.» page 521). Fosca, ne pouvant mourir, est hors de l'humanité. 
Son immortalité, paradoxalement, l'empêche de vivre. Elle fait perdre toute importance aux vertus 
(page 74). Il ne peut donc pas s'engager comme Armand, dont l'action révolutionnaire fait le 
personnage positif du livre.  
 

Destinée de l’œuvre 
 
La philosophie existentialiste avait, avec ‘’Tous les hommes sont mortels’’ son grand roman 
métaphysique que Beauvoir croyait «de loin le meilleur, supérieur à “L’invitée”, supérieur au “Sang 
des autres”.»  
Elle raconta, dans ‘’La force des choses’’ : «À mon retour de Hollande, j'appris que “Tous les hommes 
sont mortels” venait de paraître. “Ma femme aime beaucoup votre dernier roman”, me dit Nagel. “Vous 
savez que les gens le trouvent très en dessous des autres; mais elle l'aime beaucoup.” Je ne savais 
pas. J'y avais travaillé avec tant de plaisir que je le croyais de loin le meilleur. Plusieurs de mes amis, 
ayant lu le manuscrit, partageaient cet avis. J'avais entendu dire (peut-être à tort) que Queneau avait 
proposé a Gallimard de tirer tout de suite le livre à 75000 exemplaires. J'avais été déconcertée quand 
j'avais appris par Zette que Leiris me reprochait de faire du fantastique un usage trop raisonnable : 
“C’est un surréaliste qui parle”, me dis-je, pour me rassurer. La phrase de Nagel me prit au dépourvu 
et j'eus un petit choc. Elle reçut bientôt des confirmations. Les critiques me ménagèrent peu : 
Rousseaux alIa jusqu’à regretter d'avoir naguère parlé de moi avec faveur et annonça que je n'écrirais 
plus jamais rien de bon. 
En le relisant, je me suis demandé : mais qu'est-ce que j'ai voulu dire? [...) Le récit se conteste sans 
répit [...] Aucun point de vue ne prévaut définitivement...la dimension des entreprises humaines n'est 
ni le fini ni l'infini, mais l'indéfini [...] “Tous les hommes sont mortels”, c'est cette divagation organisée ; 
les thèmes n'y sont pas des thèses, mais des départs vers d'incertains vagabondages» (page 98). 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

