N

A (Bmamﬁe

www.comptoirlitteraire.com

présente

“’L’horloge”

poeme de Charles BAUDELAIRE

dans

“’L es fleurs du mal”’
(1857)

Horloge ! dieu sinistre, effrayant, impassible,

Dont le doigt nous menace et nous dit : «Souviens-toi !
Les vibrantes Douleurs dans ton cceur plein d'effroi

Se planteront bientét comme dans une cible,

Le Plaisir vaporeux fuira vers I'horizon

Ainsi qu'une sylphide au fond de la coulisse ;
Chaque instant te dévore un morceau du délice
A chagque homme accordé pour toute sa saison.

Trois mille six cents fois par heure, la Seconde
Chuchote : Souviens-toi ! - Rapide, avec sa voix
D'insecte, Maintenant dit : “Je suis Autrefois,

Et j'ai pompé ta vie avec ma trompe immonde !”

Remember ! Souviens-toi, prodigue ! Esto memor !
(Mon gosier de métal parle toutes les langues.)
Les minutes, mortel folatre, sont des gangues
Qu'il ne faut pas lacher sans en extraire I'or !


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Souviens-toi que le Temps est un joueur avide
Qui gagne sans tricher, a tout coup ! c'est la loi.
Le jour décroit ; la nuit augmente ; souviens-toi !
Le gouffre a toujours soif ; la clepsydre se vide.

Tantét sonnera I'heure ou le divin Hasard,

Ou l'auguste Vertu, ton épouse encor vierge,

Ou le Repentir méme (oh ! la derniére auberge !),
Ou tout te dira : Meurs, vieux lache ! il est trop tard !»

Analyse

Avec cette menacante horloge, qui adresse a chaque étre humain un long discours d’avertissement,
d’exhortation, d'exigence, Baudelaire reprit les themes pessimistes de la présence obsédante et de la
fuite du temps, thémes classiques dans la poésie romantique et dans “Les fleurs du mal”. Il usa
d’accents qui, une fois de plus, rappelaient ceux des grands prédicateurs. On sent qu'il fixa toute son
attention pour décortiquer le temps, en donner une description minutieuse, en analyser les éléments
avec un acharnement qui semble tenir de la haine. En effet, si I'étre humain est condamné a chérir le
temps, car il est son bien le plus grand, il doit aussi le détester, car il le détruit et annonce sa fin.
Pour lui, le temps était démesurément long, parce qu'il était un oisif, un velléitaire qui, inlassablement,
prenait chaque soir de bonnes résolutions qu'il ne tenait pas le lendemain, un mélancolique qui
subissait le poids du spleen, de l'insupportable et maladif ennui, un impuissant incapable de vivre,
d’'agir, de voyager, de travailler, d’aimer. Aussi fit-il du temps «I'ennemi» (voir le poéme de ce titre), le
monstre qu'il lui fallait tuer :
«Le Temps mange la vie,
Et 'obscur Ennemi qui nous ronge le coeur
Du sang que nous perdons croit et se fortifie 1»
Dans “Le godt du néant”, il répéta :
«Et le Temps m’engloutit minute par minute,
Comme la neige immense un corps pris de roideur.»
Dans “L'examen de minuit”, au soir d’'une journée consacrée a des activités habituelles et vaines, au
moment de rendre des comptes sur son emploi du temps, il dressa cet amer bilan :
«La pendule, sonnant minuit,
I[roniguement nous engage
A nous rappeler quel usage
Nous fimes du jour qui s’enfuit.»
Dans “Spleen” (LXXVI), il se plaignit : «Rien n’égale en longueur les boiteuses journées,
Quand sous les lourds flocons des neigeuses années
L’ennui, fruit de la morne incuriosité,
Prend les proportions de I'immortalité.»
Dans la “Correspondance”, on trouve ces regrets : «la fuite du temps, et comme il est mal rempli»
(lettre du 25 décembre 1857) - «Ah, si j'avais su, quand j'étais jeune, la valeur du temps» (lettre du 19
février 1858).

D’autre part, certaines réminiscences évidentes ne permettant pas d’en douter, Baudelaire se souvint
du poéme d"”’Espafia”, de Théophile Gautier, qui porte le méme titre.



Dans ce poeme formé de six quatrains d’alexandrins, Baudelaire traca la biographie banale d’un
humain ordinaire en trois époques, qui sont comme les trois actes d’une tragédie :

- saison du plaisir (strophe 2) ;

- saison de la paresse, vie dépensée a ne rien produire (strophe 4) ;

- tardifs regrets d’avoir oublié les valeurs (strophe 6).
Par sa composition méme, le poéme est une image du temps : six quatrains d’alexandrins rythmés
tres régulierement, aux rimes embrassées, ces vingt-quatre vers correspondant aux vingt-quatre
heures d’'une journée, le poéme fonctionnant donc comme une mécanique d’horloge.

Examinons-le avec précision.

Premiére strophe

Comme si un défi était lancé contre elle, I'norloge est apostrophée, ainsi que l'indique le point
d’exclamation. Elle personnifie évidemment le temps qui passe. Qualifiée de «dieu», elle pourrait étre
une représentation du dieu grec Chronos, dieu du temps qui, dans la tradition orphique, était figuré
comme un serpent a trois tétes, 'une d'homme, l'autre de lion et la troisieme de taureau. Cette triade
pourrait expliquer les trois adjectifs : «sinistre», «effrayant», «impassible». «Sinistre» peut avoir ici ses
deux sens : «ce qui dit I'avenir» et «ce qui fait craindre un malheur», «qui conduit a la mort». Le dieu
est encore «effrayant», et d'autant plus qu'il est «impassible», c'est-a-dire incapable d'éprouver la
douleur ou le plaisir, de faire preuve de compassion. Le hiatus «effrayant, impassible», qui n'est pas
fortuit, qu'’il et été facile d'éviter en utilisant le mot «effroyable» qui a la méme racine qu’«effrayant»
et un sens plus fort, accentue encore cette impression pénible. Le caractére ternaire se vérifie aussi
par le rythme 3 / 3/ 3/ 3 du vers, qui n'a ici rien de dansant: il rend le tic-tac de I'horloge, le
balancement du pendule, le martélement régulier des secondes.
Au vers 2, le «doigt» du dieu, du temps, qui est hostile, peut correspondre au doigt du Dieu de
'Ancien Testament (qui est censé ne cesser de se dresser devant chacun de nous, pour nous
persécuter) mais aussi, plus simplement, a l'aiguille de I'horloge ou au gnomon ou style du cadran
solaire. Puis, par ce procédé rhétorique qu'on appelle la prosopopée, cette horloge / dieu parle a un
«nous» qui indique que Baudelaire lance un message a portée universelle, a tous les étres humains ;
gue ce n'est pas seulement lui qui est impliqué. Il fait de I'horloge la grande Institutrice, qui prononce
un discours d'avertissement direct, rappelant a I'ordre, a la nécessité de se souvenir de I'inéluctabilité
de la catastrophe finale qu’est la mort. Le poéme prend donc une caractéristique de la tragédie
puisqu’une puissance divine menace le destin de I'étre humain, qui se perd au lieu d’affronter la vie,
au lieu de construire une existence de vertu ; qui est averti mais porte en lui les causes méme de son
chatiment. L’horloge, tutoyant un étre humain (a la fois l'auteur et le lecteur) qui est dépourvu de
conscience et de sérieux, lui lance un premier impératif, un «Souviens-toi !» qui sera comme un
refrain dans le cours du poéme, qui doit étre une expérience personnelle a laquelle chacun fait face.
Dans ce vers, les allitérations en «d» et 'assonance en «oi» soulignent I'effet de tic-tac.
Tout de suite, dans les deux autres vers du quatrain, est émise la menace : celle de «vibrantes
Douleurs» dont I'étre humain devrait se souvenir avant d’agir, mais qui, puisque, fatalement, il ne le
fera pas, «bientbt» (premier adverbe de temps du poéme), «se planteront» de nouveau dans son
«ceoeur», «comme dans une cible». Et I'étre est «plein d’effroi» car rien ne fait plus peur que de savoir
que d’anciennes douleurs, bien connues et déja éprouvées, vont revenir. Les «Douleurs» sont
«vibrantes» a la fois parce qu’elles provoquent une intense émotion qui fait frémir, trembler, et parce
gu’elles sont comparées aux fleches qui sont projetées sur la «cible» qu’est le coeur, et s’y fichent en
continuant a trembler. Tirées par des archers invisibles et implacables, elles ne se plantent pas au
hasard. Ce ne sont pas des fleches aveugles qu'on peut espérer éviter par la chance. Elles nous
visent. Elles nous sont destinées, comme les douleurs de notre vieillesse, nos regrets, nos remords,
le poéte ayant écrit aussi ailleurs :

«Connais-tu le Remords, aux traits empoisonnés,

A qui notre caeur sert de cible?» (“L'irréparable”).



On peut rapprocher cette image de celle du poéme “L’horloge” de Théophile Gautier :

«Oui, c’est bien vrai, la vie est un combat sans tréve,

Un combat inégal contre un lutteur caché

Qui d’aucun de nos coups ne peut étre touché ;

Et dans nos coeurs criblés, comme dans une cible,

Tremblent les traits lancés par I'archer invisible. [...]

Les Heures, sans repos, parcourent le cadran ;

Comme ces inconnus des chants du Moyen Age,

Leurs casques sont fermés sur leur sombre visage,

Et leurs armes d'acier deviennent tour a tour

Noires comme la nuit, blanches comme le jour.

Chaque sceur a I'appel de la cloche s'élance,

Prend aussitét I'aiguille ouvrée en fer de lance,

Et toutes, sans piti€, nous piguent en passant,

Pour nous tirer du coeur une perle de sang.»
Et cette image, Baudelaire I'avait aussi utilisée, mais & propos d'une idée différente, dans “’A une
Madone”, poeme qui est de 1854, ou, s’adressant a une femme aimée, il proférait cette menace :

«des sept Péchés capitaux,
Bourreau plein de remords, je ferai sept Couteaux
Bien affilés, et, comme un jongleur insensible,
Prenant le plus profond de ton amour pour cible,
Je les planterai tous dans ton Cceur pantelant».

Deuxiéme strophe

Le premier quatrain s’étant terminé sur une virgule, la phrase se prolonge pour continuer a évoquer
un avenir qui, car le passé n’est pas que douleur, sera privé du «Plaisir» connu auparavant, plaisir qui
est «vaporeux» parce que son souvenir s'évapore en fumée.
Au vers 6, le «Plaisir» est comparé a «une sylphide», c’est-a-dire, le terme venant du latin «sylphus»
qui signifie «génie», une créature imaginaire issue des mythologies gauloise, celte et germanique,
décrite comme un esprit élémentaire de l'air par Paracelse, se situant a mi-chemin entre I'ange et
I'elfe, considérée comme un symbole de beauté, de subtilité et d'aspiration spirituelle. Dans ses
“Mémoires d’outre-tombe”, Chateaubriand avait révélé qu’adolescent en proie au vague des
passions, a la désespérance, il s’était créé une compagne idéale, «la Sylphide», qu’il avait parée de
tous les attraits de la beauté et de la poésie : «L’ardeur de mon imagination, ma timidité, la solitude
firent qu’au lieu de me jeter au dehors, je me repliai sur moi-méme ; faute d’objet réel, jévoquai par la
puissance de mes vagues désirs un fantdbme qui ne me quitta plus.» Mais ces réves, loin de calmer sa
fiévre, 'exaspérérent encore. A 'age mdr, il fit de cette «enchanteresse» le symbole de son ardente
inquiétude, de ses aspirations toujours insatisfaites. D’autre part, avait été créé en 1832 a I'Opéra de
Paris, “La sylphide”, un ballet de Philippo Taglioni sur un argument tiré d'un conte de Charles Nodier
et une musique de Jean Schneitzhoeffer, ceuvre qui eut un immense succes. Voila qui a pu conduire
Baudelaire vers l'idée de ce théatre, monde artificiel et fugitif par excellence, ou la sylphide, aprés
s’étre montrée sur le devant de la scéne, y avoir dansé, est sortie lestement du plateau, sur un
entrechat, dans un froufrou de sa robe de gaze, pour se retirer «au fond de la coulisse». Elle est ainsi
le symbole de I'étre humain qui ne tient qu’un court rle dans cette immense piéce de théatre qu’est la
vie de 'humanité. On peut rapprocher cette image de celle qui apparait a la fin de “L'irréparable” :

«J’ai vu parfois au fond d’un thééatre banal /

Un étre, qui n’était que lumiére, or et gaze,

Terrasser I'énorme Satan ;
Mais mon cceur, que jamais ne visite I'extase,
Est un thééatre ou I'on attend
Toujours, toujours en vain, I’Etre aux ailes de gaze !»



Au vers 7, curieusement, aprés seulement un point-virgule, le poéte passe au présent pour de
nouveau s’adresser a lui-méme ou tutoyer le lecteur, afin de rappeler que le passage du temps est
bien une expérience individuelle, et user d’'un style familier pour stigmatiser son hostilité. Il est bien un
agresseur dangereux puisqu’a «chaque instant», comme un ogre qui consomme la chair des étres
humains, il «dévore un morceau du délice», prive peu a peu les étres humains de leur plaisir.

Or, au dernier vers du quatrain, apres un enjambement qui ménage la surprise, et en procédant a une
habile inversion, il apparait que, «A chaque homme», la somme de plaisir semble strictement
comptabilisée, n'est pas donnée mais «accordée» avec toute la réticence que ce terme sous-entend,
et cela «pour toute sa saison», c’est-a-dire sa vie dont la brieveté est suggérée par 'emploi de cette
image. Si, traditionnellement, on associait le printemps a la jeunesse, I'été a I'dge mur, l'automne a la
vieillesse, et I'hiver a la décrépitude, Baudelaire réduisit la vie humaine a une seule saison, ce qui la
raccourcit encore. Cette saison, qui est orpheline, unique, est rongée, grignotée, dévorée, absorbée,
par le temps.

Les vers 7 et 8 constituent un distique.

Troisiéme strophe

Le theme du temps progresse par un éclatement en sous-thémes plus précis, qui sont aussi des
allégories.

D’abord, le temps éternel de I'horloge se décompose jusqu’a l'infiniment petit : les «Trois mille six
cents» secondes qui font une heure, Baudelaire ayant sans doute remarqué cette précision
mathématique dans I'une des nouvelles de Poe qu'il avait traduites, “Le masque de la mort rouge” :
«Et puis, apres la fuite des soixante minutes qui comprennent les trois mille six cents secondes de
I'heure disparue, arrivait une nouvelle sonnerie de la fatale horloge». Mais il les a unifiées en un
singulier, «la Seconde», qui, déifiee méme si elle est minuscule, isolée a la fin d’un vers coupé tres
irrégulierement, se manifeste par, révélé au-dela d’'un enjambement intrigant, son chuchotement
insidieux qui répéete le refrain : «Souviens toi !».

Ce chuchotement pourrait étre le fait de cette «voix d’insecte» (donc quasiment imperceptible) qui,
apreés la forte coupure que produit le tiret du vers 10, et grace a un nouvel enjambement dramatique,
apparait comme celle d'un «Maintenant», qui dit : «Je suis Autrefois». Cela parait d’abord illogique,
mais, en effet, «Maintenant» est un moment insaisissable : le temps de prononcer son nom, il a déja
disparu dans le passé. Et pourtant, aussi éphémeére, aussi insaisissable soit-il, c'est par le
«maintenant» que nous faisons l'expérience du temps. On a fait dire aussi a «Aujourd’hui» : «Je fus
Demain. Je serai Hier». Et le philosophe Gaston Bachelard constata : «Le temps n'a qu'une réalité,
celle de l'instant. Autrement dit, le temps est une réalité resserrée sur l'instant et suspendue entre
deux néants.» (“L'intuition de l'instant”). Mais le poéte, qui aurait pu faire dire plus justement a son
«Maintenant» : «Je suis le Passé», «Je suis Naguere», ne craignit pas I'exagération.

Et peut-étre voulut-il, par les deux enjambements de cette strophe, qui viennent en heurter le rythme,
nous suggérer que le temps ne passe pas toujours d'une maniéere trés harmonieuse ; que le temps de
I'horloge est du temps mécanique, transmis par des multitudes de rouages, de ressorts ; qu’il peut
avoir des ratés, des a-coups, des soubresauts. Il est, en effet, segmenté, fractionné, divisé en
sections visuelles (les graduations du cadran, le va-et-vient du balancier) et en sections sonores (le
tic-tac, les sonneries ou le carillon qui ponctuent les heures et les quarts d'heure). Il n'a ni la fluidité, ni
le silence de I'ombre qui se déplace sur le cadran solaire, de I'eau qui coule dans la clepsydre ou du
sable qui s'écoule dans le sablier.

Au vers 12, 'image de I'«insecte» est poursuivie pour montrer I'hostilité, sinon la méchanceté, du
temps : il se conduit comme un insecte maléfique qui suce le nectar des fleurs, la séve ou le sang
avec sa «trompe immonde» (mais la qualifierait-il lui-méme ainsi?). Dans ce vers, on remarque
combien Baudelaire excelle a jouer sur les sonorités, a créer une harmonie imitative : les allitérations
des consonnes brutales («p», «t» et «d») et 'assonance en «on» («pompé», «trompe», «immonde»)
rendent plus sensible la violence de l'acte.



Quatrieme strophe

Au vers 13, le refrain «Souviens toi !» revient plus rapidement qu’auparavant, accompagné de sa
traduction en deux autres langues : I'anglais («Remember !») et le latin («Esto memor»), ce qui
indiquerait que, peu importe la multiplication des langues depuis la chute de Babel dans la Bible, la
fuite du temps et la nécessité d’en prendre conscience concernent tout étre humain, celui-ci étant
d’ailleurs, dans l'intervalle, traité de «prodigue» parce qu'il dépense le temps sans compter.

Au vers 14, surprend une parenthése ol «mon gosier» indique que c’est I’horloge qui s’exprime pour
confirmer sa capacité polyglotte ; c’est en fait assez inutile, et plus intéressante est la mention du son
gue produit son «gosier de métal», notation qui se retrouve dans ‘“Le poéme du haschisch” ou
Baudelaire écrivit : «J'attribuais aux oiseaux ce chant mystérieux du cuivre, et je croyais qu'ils
chantaient avec un gosier de métal.» Il faut savoir que, a la vie biologique, végétaux ou animaux, il
préférait le minéral ou les matieres froides comme I'acier.

De nouveau se présente un distique, celui des vers 15 et 16, qui marque une progression puisque,
des secondes, on passe aux minutes. Et I'étre humain, dans le premier vers, qui est coupé
irrégulierement, est qualifié par 'oxymoron «mortel folatre», qui oppose la gravité (il est promis a la
mort) a l'insouciance (pour Littré, était «folatre» «celui qui aime a faire gaiement de petites folies»).
Aussi I'horloge l'incite-t-elle & «extraire», des «gangues» (la gangue est la substance qui enveloppe
un minerai, ou une pierre précieuse) gue sont «les minutes», ce qui apparait aprés un enjambement
et avec un certain style familier : «/'or» qu’est le plaisir ou le travail. En effet, dans “Fusées”,
Baudelaire nota : «A chaque minute nous sommes écrasés par l'idée et la sensation du temps. Et il
n'y a que deux moyens pour échapper a ce cauchemar, - pour l'oublier : le plaisir et le travail. Le
plaisir nous use. Le travail nous fortifie.»

Ce quatrain faisait I'admiration de Paul Claudel qui y voyait un superbe coup de gong, un crescendo
sur deux lignes suivi d'un retour de crescendo. (“Réflexions et propositions sur le vers frangais”).

Cinquiéme strophe

«Souviens-toi !» revient encore, et avec plus de héate. Puis, dans une image cauchemardesque, le
poéte, faisant du Temps un joueur hostile et puissant qui désire ardemment et immodérément gagner
la partie, doit, usant d’'un présent de vérité générale, reconnaitre qu’il y parvient, constatant, de
nouveau dans un style familier, presque vulgaire, qu’il le fait «sans tricher, a tout coup ! c'est la loi»,
ce qui peut étre un souvenir de “L'horloge” de Théophile Gautier ou on lit :

«Un combat inégal contre un lutteur caché

Qui d'aucun de nos coups ne peut étre touché...»
Au vers 19, qui est coupé irrégulierement, toute la vie est réduite a une seule journée, par une
métaphore en fait bien connue ou le jour représente la jeunesse et ses plaisirs, la nuit, la vieillesse et
son angoisse. Et sonne encore le pressant «souviens-toi !».
Au vers 20, la «soif» perpétuelle du «gouffre» peut étre celle du trou du sablier qui indique
I'écoulement du temps. Puis, a cette partie inférieure du sablier est opposée la partie supérieure de
«la clepsydre», puisque «se vide» cette horloge de I'antiquité fonctionnant a I'eau (étymologiquement,
la clepsydre est la voleuse d'eau), sur le méme principe que le sablier, car elle est constituée d'un
simple bol conique pourvu d'un orifice a la base, servant a I'écoulement, la mesure du temps se
faisant sur des graduations lisibles a l'intérieur du bol. De la goutte d'eau a la goutte de vie volée par
I'Horloge, il n'y a qu'une nuance.

Sixiéme strophe

Le discours s’achéve comme il a commencé. En effet, on retrouve I'«Horloge», qui, continuant a
annoncer ce qui se produira, prévoit que «Tantbt», c’est-a-dire dans un proche avenir, «sonnera
I'heure». Elle est comme «la pendule d'argent» qu'évoqua Jacques Brel dans sa chanson ‘Les
vieux”, «qui ronronne au salon, qui dit oui qui dit non, qui dit : je vous attends.» Cette heure est en fait
la derniére heure qu’aura choisie un dieu, le Hasard (Albert Einstein disait : «Le hasard, c'est Dieu qui



se promene incognito»), dieu de l'improbable qui s'oppose au dieu de I'exactitude qu’est I'Horloge, car
le hasard sous-entend l'imprévu, l'aléa, l'accident.
L’horloge s’adresse toujours a I'étre humain pour lui reprocher d’avoir repoussé «la Vertu», qui est
dite «auguste» parce qu’elle inspire un grand respect, un respect d’ailleurs si grand que, la féminité de
cette notion étant habilement exploitée, il ne I'a pas touchée, qu’il ne s’est pas encore uni a elle,
gu’elle est «encor vierge», 'orthographe d’«encor» étant une de ces traditionnelles licences poétiques
utilisées pour obtenir que le vers ait bien le nombre de syllabes voulu. Ce mariage avec la Vertu fut,
jour aprés jour, remis au lendemain par l'effet d'une pathologique procrastination, qui était d’ailleurs
celle de Baudelaire, et qu'il allait stigmatiser dans “L'imprévu” (du recueil “Les épaves”) :

«Mieux que tous, je connais certain voluptueux

Qui baille nuit et jour, et se lamente et pleure,

Répétant, I'impuissant et le fat : “Oui, je veux

Etre vertueux, dans une heure !”»
Comme ce mariage n’a malheureusement pas été consommé, I'étre humain, jusque-la insouciant,
coupable d’avoir perdu son temps a des futilités, en aura lourd sur la conscience, et, sur le chemin qui
le méne inéluctablement a la mort, croira pouvoir s’arréter a ce qui est qualifié, dans une autre
parenthése, de «derniere auberge», d’ultime étape. C’est «le Repentir» des fautes commises, le tardif
regret d’avoir oublié les valeurs. On peut y voir une claire allusion a la scéne 5 de l'acte V du “Dom
Juan” de Moliere, et a la derniére chance que donne le Spectre a Don Juan de se repentir : il n’a plus
gu’'un moment a pouvoir profiter de la miséricorde du Ciel ; et, s’il ne se repent, sa perte est résolue.
On peut encore rapprocher ce vers de ceux-ci, de “L'irréparable” :

«L'Espérance qui brille aux carreaux de I'Auberge

Est soufflée, est morte & jamais !»

Le repentir laissera un espoir jusqu’au dernier moment, mais cette étape méme sera dépassée, cette
ressource méme fera défaut. Le repentir lui-méme est associé dans ce «tout» du dernier vers, qui
englobe le monde physique et le monde moral, la progression dans I'exhortation étant nette : de
«nous dit» du vers 2 on passe a «tout te dira».
Dans l'apostrophe finale, la condamnation a mort est prononcée. Mais, dans une ultime rupture de
ton, qui transforme la tragédie en comédie, I'étre humain est traité de «vieux lache» parce que, s'il
était soumis a la loi implacable du temps, il gardait néanmoins son libre arbitre pour trouver I'or caché
dans chacune des minutes de sa vie (vers 16), ce qu’il n’a pas fait, par paresse ou par peur.
Cette condamnation & mort est prononcée avec rigueur, «il est trop tard !» étant les mots de la fin du
poéme et de la fin de la vie. Si I'on observe que, chez Baudelaire, I'idée de remords se lie
habituellement a celle de sa vie gachée, on est tenté de croire qu'il avait trés précisément dans
I'esprit, en écrivant ce dernier vers, un passage d’'une autre des nouvelles de Poe qu'il avait traduites,
“Le démon de la perversité”, ou la malheureuse victime de ce mal s'écrie : «L'horloge sonne, et c'est
le glas de notre bonheur» ; elle croit un instant qu'elle va se mettre enfin au travail ; mais : «Hélas, il
est trop tard.»

Conclusion

Ce poéme a pris la forme d'un discours destiné & impressionner le lecteur, autant par son theme que
par ses procédés d'énonciation.

L’obsession passionnelle pour le temps insaisissable et fuyant devient le symbole du drame dont I'étre
humain est le théatre.

Si le vocabulaire est évidemment axé sur le temps ; s'il se fait parfois abstrait, d'ordre psychologique
et moral, jouant sur les contraires ; si I'norloge est le symbole le plus visible du temps, dont les
différentes unités sont évoquées ; si les adverbes de temps marquent I'approche d'un moment fatal ou
illustrent la différence entre aujourd'hui et autrefois, une certaine convulsion provoquée par un univers
hallucinatoire confére au poéme toute sa force. Baudelaire se plut aussi a méler langage soutenu et
langage familier, pour bien montrer le caractére a la fois tragique et grotesque de la vie humaine.

* k%



Ce poeme fut publié pour la premiére fois dans la revue “L'artiste” du 15 octobre 1860 ; mais on peut
se demander si Baudelaire ne I'avait pas écrit quelques années plus t6t, ou si, du moins, il n'en avait
pas d'abord composé un premier état vers 1855. Mais il ne figurait pas dans la premiére édition des
“Fleurs du mal” en 1857, n’étant intégré que dans celle de 1861 sous le numéro LXXXV ; puis dans
I'édition posthume de 1868 sous le huméro CVII. Dans les deux cas, se trouvant a la fin de la série de
poémes consacrés a «l'ennemi» qu’est le Temps : "Chant d'automne", "Spleen”, "Le godt du néant",
marquant le terme d'un parcours qui voit la victoire du spleen et la défaite de l'idéal, il fermait la
section intitulée justement “Spleen et idéal”, ou il est le texte le plus solennel.

Baudelaire allait aussi écrire un petit poéme en prose intitulé également “L’horloge”, mais qui n’a rien
de commun avec le poéme des “Fleurs du mal”, son objet étant plutot I'éloge du chat puis d’'une
femme appelée «Féline», les Chinois lisant I'heure dans I'ceil du premier, tandis que le poeéte disait
voir, dans les «yeux adorables», «une heure vaste, solennelle, grande comme [‘espace, sans
divisions de minutes ni de secondes, — une heure immobile qui n’est pas marquée sur les horloges, et
cependant légére comme un soupir, rapide comme un coup d’ceil.»

Signalons que le poéme fut mis en musique, en 1967, par Léo Ferré ; en 1988, par Myléne Farmer.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com



http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

