
 1 

 
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

présente 

 
‘’L’Ennemi’’ 

 
sonnet de Charles BAUDELAIRE 

 

dans  
 

‘’Les fleurs du mal’’ 
(1857) 

 
 

Ma jeunesse ne fut qu'un ténébreux orage, 
Traversé çà et là par de brillants soleils ; 
Le tonnerre et la pluie ont fait un tel ravage, 
Qu'il reste en mon jardin bien peu de fruits vermeils. 

 
Voilà que j'ai touché l'automne des idées, 
Et qu'il faut employer la pelle et les râteaux 
Pour rassembler à neuf les terres inondées, 
Où l'eau creuse des trous grands comme des tombeaux. 

 
Et qui sait si les fleurs nouvelles que je rêve 
Trouveront dans ce sol lavé comme une grève 
Le mystique aliment qui ferait leur vigueur? 

 
- Ô douleur ! ô douleur ! Le Temps mange la vie, 
Et l'obscur Ennemi qui nous ronge le cœur 
Du sang que nous perdons croît et se fortifie ! 

 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

Analyse 
 
Baudelaire écrivit ce sonnet peu de temps avant sa publication en 1855. On peut y voir un témoignage 
important sur ses sentiments à cette date. Mais, pour l’interpréter, il importe d'en distinguer avec soin le 
double mouvement. 
Il entrait alors dans une phase nouvelle de sa vie : l'époque des orages était passée ; il allait s’efforcer 
de réparer les ruines ; il rêvait de «fleurs nouvelles». Mais s’opposait à cet espoir de résurrection le 
sentiment de la présence d’un ennemi devenant, d'année en année, plus fort. 
Reste à savoir qui est cet ennemi. Il n'est pas besoin de dire que ce ne peut être, ici, le remords. Il est 
ridicule d’imaginer qu'il puisse s'agir du démon ou de la mort. On peut proposer l'ennui ou le sentiment 
du spleen, exégèse qui a du moins le mérite de s'accorder avec l'une des préoccupations essentielles 
de Baudelaire, puisque, pour lui, ils étaient inséparables du sentiment d'exister, et, par conséquent, de 
l'engagement dans le temps.  
Voilà en fait l’ennemi qui fait que, plus nous avançons dans la vie, plus nous sommes faibles, parce 
qu’il nous dévore. D’ailleurs, dans ‘’Le voyage’’, Baudelaire exprima la même idée ; il appela alors le 
temps «l'ennemi vigilant et funeste». Dans son poème en prose ‘’La chambre double’’, il écrivit : «Oui ! 
le Temps règne ; il a repris sa brutale dictature. Et il me pousse…» Dans ‘’Fusées’’, il nota : «À chaque 
minute nous sommes écrasés par l'idée et la sensation du temps.» Dans ses poèmes ‘’L'horloge’’ ou 
‘’Le goût du néant’’, il fit du sentiment de la fuite du temps l'une des plus obsédantes composantes de 
son spleen. Omniprésent, étouffant, il s’imposa douloureusement à chaque étape de sa vie, le 
dominant et le maintenant dans un état d'aliénation qui brisait toute espérance et toute forme 
d'inspiration, étant donc redoutable et sur le plan humain et sur le plan poétique. 
 

* * * 
Ce sonnet en alexandrins, dont la versification (la disposition des rimes est abab-abab-ccd-ede) ne suit 
pas les règles strictes du sonnet marotique, est construit sur une métaphore filée, par laquelle le poète 
rapporte, dans un déroulement chronologique, les épisodes de sa vie qui sont représentés 
symboliquement par des saisons. La métaphore se développe dans les trois première strophes : dans 
le premier quatrain, la jeunesse est comparée à un été bouleversé par les vicissitudes du climat ; dans 
le second quatrain, est établi un bilan négatif de la maturité, qui est comparée à l'automne, tandis qu’on 
note l'annonce de la mort ; dans le premier tercet, apparaît l’espoir d'un renouveau qui s'apparente au 
printemps. Mais, dans le second tercet, est opposé à cet espoir un démenti catégorique : la présence 
destructrice du temps tout-puissant s’impose non seulement au poète mais à tout être humain. 
Examinons le poème en détail : 
  
Premier quatrain  
 
Le poète (qui est le narrateur, qui se met en cause personnellement) évoque un passé révolu («fut»), 
celui de sa «jeunesse». Puis il en fait un bilan décourageant. La strophe se compose ainsi de deux 
parties complémentaires (vers 1-2 et vers 3-4), nettement délimitées par une forte ponctuation.  
La jeunesse est présentée comme un été tumultueux, tourmenté, où il subit des atteintes illustrées par 
des intempéries («ténébreux orage», mots qui synthétisent en une seule formule tous les aléas, en 
même temps qu'ils recouvrent d'un voile pudique cette agitation supposée), ce qui n'exclut pas une 
alternance («çà et là») de périodes de bonheur fugaces mais lumineuses («brillants soleils»), le vers 2 
dissipant un peu l'impression de trouble permanent induite par le début du poème. Cette alternance 
d’éléments météorologiques contradictoires est métaphoriquement celle de l'espoir et du désespoir, 
des élans vers l'idéal et de la retombée dans le spleen. Elle se traduit par le choix d’une structure de 
rimes croisées (abab et non abba). On remarque d’ailleurs qu’«orage» rime significativement avec 
«ravage», et «soleils» avec «vermeils». 
Baudelaire mettant en évidence le temps qui passe par une progression du passé au présent, le bilan 
navrant, décourageant, de cette jeunesse orageuse est souligné par le passé composé «ont fait» (vers 
3) et par la proposition de conséquence au présent. La métaphore se poursuit dans la mention d’une 
nature qui a subi les éléments météorologiques dans leur caractère destructif, le passé ayant laissé 



 3 

des traces : une existence ravagée par «le tonnerre et la pluie», par les coups du sort et la grisaille 
quotidienne. L’expression «un tel ravage» marque l’importance des dégâts du temps. Au vers 4, le 
narrateur indique que sa jeunesse tourmentée a eu un effet sur le présent, sur son «jardin», en lequel 
on peut voir son talent, qui est presque entièrement dépouillé de ses «fruits vermeils» (qui sont d’un 
rouge vifs, les autres fruits étant ternes), en lesquels on peut voir ses poèmes, qui sont, selon lui, trop 
épars, son inspiration étant donc défaillante. 
 
Second quatrain  
 
Le présentatif «Voilà» marquant l'aboutissement de la progression évoquée auparavant, le poète fait 
une constatation résignée, établit un bilan négatif de son âge mûr, en employant le temps présent. Ce 
bilan négatif est la conséquence de la première strophe, et, après l’été évoqué dans celle-ci,  
Baudelaire, suivant un ordre chronologique, se voit en son automne, cette saison étant une métaphore 
évitant d'utiliser le mot «vieillesse». En effet, il eut, dès 1854, le sentiment d'être déjà parvenu à 
l’automne de sa vie, et, vers 1859, ce sentiment devint une obsession. 
Cet automne est celui de ses «idées», ce qui réaffirme le sentiment qu’il avait du déclin de sa vitalité 
créatrice. 
Mais, au vers 6, il apparaît que, se comparant à un jardinier, il se déclare prêt à faire des efforts pour 
retrouver l’illumination. En effet, on peut voir, dans ces termes concrets que sont «la pelle et les 
râteaux», outils qu’utilise le jardinier pour «rassembler à neuf» (de manière à redonner l’état de neuf ; il 
s’agit de restaurer, de remettre le sol épuisé en bon état pour le rendre de nouveau fertile), les 
techniques qu’utilise le poète pour approfondir et organiser son talent. Cela permet de souligner que, 
en fait, Baudelaire se méfiait de l’inspiration, qui, pour lui, relevait trop de la nature, venant quand elle 
veut, et spontanément, ressemblant aux besoins physiques ; il considérait qu’il est dangereux de 
s’abandonner aux «jaillissements» du cœur, de la rêverie, de l’imagination, de la pensée, ces données 
premières n’étant légitimées que si elles étaient authentifiées par un travail «intelligent» de 
formalisation. 
C’est que, Baudelaire accumulant les images qui font de cette strophe une illustration visuelle des 
désastres du temps, le jardin est en piètre état : il a subi une dévastation, les «terres» (symbole de 
l’esprit du poète) étant «inondées», «des trous» ayant ainsi été creusés par l’eau. Comme ces trous 
sont «grands comme des tombeaux», on peut considérer que ces désastres augurent la mort, et que 
l’eau, élément terrestre qui habituellement donne vie aux choses, tient ici le rôle morbide d'un 
fossoyeur.  
Dans cette strophe, la vie et la création du poète sont saccagées par le temps. 
 
Premier tercet : 
 
Envisageant l’avenir, le poète lance une hypothèse («Et qui sait»), ce qu'accentue I'interrogation qu’est 
la phrase constituant cette strophe. Cette hypothèse ne sera peut-être jamais validée. C’est comme un 
élan d'espoir dans la perspective, puisqu’il y a un cycle des saisons, d'un retour du printemps, un 
printemps des idées, qui serait le retour d'une énergie créatrice émoussée auparavant par les 
épreuves du temps, les «fleurs nouvelles» du vers 9 représentant une autre création nourrie par les 
malheurs, et les dépassant. On peut y voir les «fleurs du mal» que sont les poèmes du recueil, 
Baudelaire ayant consacré toute sa vie d'écrivain à les parfaire.  
Il faudrait pour accueillir cette nouvelle floraison un nouveau terrain, un «sol lavé comme une grève», 
c’est-à-dire un terrain plat au bord d’un cours d’eau ou de la mer, où déferlent des vagues, un sol ayant 
connu comme une purification, l’eau de destructrice qu’elle était se faisant revivifiante.  
Et cette purification étant apparentée à un rite religieux, les fleurs recevraient (conditionnel prudent) un 
«mystique aliment», fourni par la muse ou une puissance divine. 
 
 
 
 



 4 

Second tercet : 
 
Il donne à la question posée une réponse négative. Il apporte à l’espoir émis précédemment un 
démenti catégorique, qui s'exprime en deux temps : 
- Le premier hémistiche du vers 12 répète une lamentation («Ô douleur ! ô douleur !»), ou une 
invocation suppliante, soulignant la désolation et le désespoir du poète. 
- Puis le reste de la strophe, avec un présent qui est désormais le présent de généralité (et non plus 
d'expérience immédiate), qui souligne un constat qui ne touche pas seulement celui qui parle mais tous 
les humains, dénonce, en des termes très bruts, l'action dévorante et irrémédiable du temps, qui, s'il 
était implicitement omniprésent dans la métaphore des saisons, est enfin nommé, doté de la majuscule 
qui en fait une allégorie. Ainsi personnifié, il est (Baudelaire usant d'images réalistes) assimilé à un 
monstre dévorateur, carnassier et très vorace : il «mange la vie»,  il «ronge le cœur» («ronger» 
soulignant le caractère insidieux du temps qui mine progressivement ; «cœur» ayant ici le sens 
classique de «courage», et rimant significativement avec «vigueur»). 
Le temps est ensuite désigné par une périphrase («l'obscur Ennemi», vers 13), qui justifie le titre ; qui 
insiste sur son hostilité et sur le fait que son action s’exerce insensiblement. Et elle s’exerce sur toute 
I'humanité (d’où l’emploi de «nous») qui subit la fatalité de l'accablement du temps qui passe et qui 
détruit les vies. Le temps est alors véritablement présenté comme un vampire qui, pour assurer son 
immortalité, se nourrit, horreur qui n’est révélée qu’après un enjambement dramatique, puis l’inversion 
des mots «Du sang que nous perdons», le sang étant symbole des forces vives de l'être humain. De ce 
fait, au fur et à mesure que nous nous usons aux épreuves de la vie, que «nous perdons» cette 
énergie vitale qui s'entame, qui perd de sa «vigueur», le temps «croît et se fortifie», vers 14). Si le 
poète ne peut renaître comme la nature le fait, c'est que le temps l'a conduit à sa perte.  
 
Ainsi, le sonnet, s’il ne respecte pas la disposition classique des rimes, aboutit bien à une chute 
saisissante.  
 
Conclusion : 
 
De ce poème au lyrisme élégiaque, pathétique et désespéré, dont le thème appartient à une longue 
tradition, se dégage le constat pessimiste de l’impossibilité pour l’auteur vieillissant de retrouver toute 
sa vigueur créatrice, victime qu’il est, comme tous les êtres humains, de la toute-puissance du temps, 
qui les dégrade peu à peu et finalement les détruit, le temps étant la grande limitation de l’être humain, 
sa fuite inéluctable étant une des grandes causes du spleen, de l'angoisse qui étreignaient Baudelaire. 
Alors qu’il prétendit à son insuffisance de créateur, il prouva le contraire en produisant ce sonnet, en se 
soumettant à cette difficile contrainte formelle qu’il affectionnait. Ce fut avec talent qu’il utilisa une 
métaphore filée sur les saisons représentant les âges de la vie, image courante mais traitée ici avec 
originalité, son développement subtil permettant de nombreuses analogies.  
Ainsi, il apparaît qu’on peut lutter contre le temps par l'art, qui est une façon de l'exorciser, d'opposer la 
résistance de l'intelligence à la force corrosive de la nature.  
 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

