é,’ M’o (M érnire

www.comptoirlitteraire.com

présente

“’ a mort des amants”’”’

sonnet de Charles BAUDELAIRE

dans

“L es fleurs du mal”’
(1857)

Nous aurons des lits pleins d'odeurs légeres,
Des divans profonds comme des tombeaux,
Et d'étranges fleurs sur des étageéres,

Ecloses pour nous sous des cieux plus beaux.

Usant a I'envi leurs chaleurs derniéres,

Nos deux cceurs seront deux vastes flambeaux,
Qui réfléchiront leurs doubles lumieres

Dans nos deux esprits, ces miroirs jumeaux.

Un soir fait de rose et de bleu mystique,
Nous échangerons un éclair unique,
Comme un long sanglot, tout chargé d'adieux ;

Et plus tard un Ange, entr'ouvrant les portes,
Viendra ranimer, fidele et joyeux,
Les miroirs ternis et les flammes mortes.


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Analyse

Ce sonnet, paru le 9 avril 1851 dans “"Le messager de I'Assemblée”, ouvrit la cinquieme section des
“Fleurs du mal”, qui est consacrée a la mort. Paradoxalement positive, elle s'impose alors, au terme du
parcours désespéré suivi précédemment dans le recueil. Baudelaire, qui a connu linfidélité, la
séparation et I'éloignement de la femme aimée, qui est las des obstacles de l'existence aprés avoir
épuisé le champ des consolations illusoires, I'envisage comme condition indispensable pour connaitre
une union intense, définitive et absolue, car elle supprime tout ce qui peut menacer I'amour : le temps,
I'espace, bref la réalité elle-méme ; comme la seule issue possible, le dernier espoir de remédier a son
mal-étre, d’obtenir ce que le monde n'a pu lui offrir, 'apaisement, et d'accéder a l'infini.

Ici, spécialement, la mort serait la consécration de 'union étroite de deux amants idéaux (a la fagon de
Tristan et Iseult, de Roméo et Juliette, dont seule la mort put empécher la séparation, en les réunissant
a jamais, conception de I'amour que s’était faite aussi le romantisme) voulant accéder a un amour qui
soit une fusion totale des cceurs et des esprits, qui soit épuré de toute sensualité, véritablement
spiritualisé.

Le poéme présente donc a la fois une conception idéale de I'amour, et une conception heureuse de la
mort.

* * %

Dans ce sonnet de décasyllabes, aux rimes croisées (elles devraient étre embrassées dans les
guatrains), on trouve bien la traditionnelle opposition entre les quatrains ou est évoquée la vie des
amants avant la mort, et les tercets, ou sont évoqués la mort et ce qui la suit.

Examinons-le en détail :

Premier quatrain :

Le narrateur s'adresse peut-étre a la femme aimée a laquelle il dirait: «Je te promets que nous
aurons...» 0OU a un personnage imaginaire, comme dans un réve. Ce «nous» qui encadre la strophe
marque bien l'union étroite du couple. Dans un avenir (le seul temps employé dans le sonnet est le
futur, qui n'est pas le temps de l'action réelle, mais un temps fictif qui permet a I'imaginaire de se
déployer), ce couple devrait connaitre, dans une alcbve, lieu clos, lieu de lintimité, lieu d’ailleurs
luxueux autant que luxurieux, un bonheur parfait, fondé sur une douce volupté, une harmonieuse
sensualité ; d’ou linsistance sur les «lits» et leurs «odeurs légéres» (mention qui, dans un vers aux
allitérations en liquides, marque bien la sensibilité de I'olfactif Baudelaire pour les parfums, ici pour les
parfums «frais», «doux», «frais», évoqués dans “Correspondances”), et sur les «divans profonds»
(qu’il reprit & Banville qui, en 1841, dans "A une muse”, avait écrit : «Et les divans, profonds & nous
anéantir»).

Mais, du fait d’'un vocabulaire ambivalent, apparaissent d’inquiétants signes prémonitoires : les «lits»
peuvent étre autant lits d’amour que lits de mort ; les «divans» sont comparés a des «tombeaux», et, si
leur profondeur est propice a la volupté des ébats amoureux, elle peut étre aussi celle de
I'ensevelissement ; les «étranges fleurs», qui rappellent «les plus rares fleurs» de ‘Linvitation au
voyage” sont des fleurs exotiques («Ecloses pour nous sous des cieux plus beaux») telles celles qu’on
dispose lors des funérailles : cyclamens, chrysanthémes, kalanchoes, etc..

Second gquatrain :

Tandis que les deux amants épuisent, consument méme, dans une sorte de rivalité, d’émulation, leurs
derniéres ardeurs amoureuses (dans «Usant a I'envi», les sonorités suggestives semblent vouloir
rendre le frottement des corps), la force de leur union est encore affirmée par la répétition lancinante
du mot «deux», appuyé par les mots «doubles» et «jumeaux», confirmé, sur le plan formel, par les
rimes «flambeaux / jumeaux», répétition qui montre bien l'isolement des amants dans un monde ou
personne d'autre qu’eux n’a d'importance. Cette idée de la profonde unité du couple, ou il n'y a plus
d'incommunicabilité, de malentendus, de conflit, mais une harmonie parfaite, une entente privilégiée,
ou I'étre aimé est un autre soi-méme, illustre les thémes romantiques de I'dme sceur, du double, sinon
le mythe grec de 'androgyne.




L’idée traditionnelle de la flamme dont brllent les amants est renouvelée par 'image des «deux vastes
flambeaux». Mais I'accord sensuel, l'union charnelle, sont doublés de l'accord mental, de la
communion spirituelle des amants, ce qui fait des «deux esprits» des «miroirs jumeaux», qui laissent
I'impression d'une dématérialisation du couple.

Dans cette strophe aussi, des signes inquiétants se manifestent : les «chaleurs derniéres» qui sont
aussi bien extrémes qu'ultimes ; les «flambeaux» qui désignent aussi les cierges qui entourent les
morts.

Au tableau que donnent les quatrains de la vie idéale du couple des amants va succéder, dans les
tercets, la survenue de la mort, et I'évocation de ce qui la suit.

Premier tercet :

L’union parfaite des amants sera réalisée, a un moment choisi mais indéterminé («un soir»), dans une
ambiance marquée de la miévre suavité du «rose» de la tendresse et du «bleu mystique», couleurs qui
sont, dans l'imagerie religieuse traditionnelle, celles des vétements de la Vierge et des anges ; elles
peuvent aussi étre un souvenir de Banville qui avait écrit dans “Les stalactites” : «L’air se teint de rose
et de bleu».

L’'union parfaite des amants sera réalisée par une mort qui, hors du titre, n’est jamais désignée, est
éludée dans une habile ellipse ; qu’ils atteindront ensemble, qui sera comme un orgasme simultané,
'apothéose des «chaleurs» et des «doubles lumieres» se manifestant dans «un éclair unique» (qui,
par un véritable paradoxe, est échangé !), ce qui fait que la souffrance, étant ouatée et presque
voluptueuse, ne posséde pas ici l'acuité et la violence d'une douleur véritable. En effet, le «long
sanglot» (le mot «sanglot» est une quasi onomatopée qui rend le spasme de la respiration dans un état
critique, et le premier hémistiche du vers 11 prend une résonance suave grace au voilement sensuel
des voyelles nasales [«on», «an»] associé a la fluidité des liquides [«I»]) est a la fois celui de la
jouissance et celui de la douleur. Seul le dernier hémistiche indique vraiment le deuil, la tristesse
«d’adieux».

Second tercet :
Une fois les amants morts, leur valeur étant reconnue par la puissance supérieure, leur mémoire sera
célébrée par un médiateur entre le ciel et la Terre, entre Dieu et les étres humains, «un Ange», Si
mince, si léger, si évanescent, qu’il n'aura besoin que d’entrouvrir «les portes» (celles du paradis?
celles de l'alcéve?). Cet ange pourrait avoir été inspiré a Baudelaire par ce passage de “Wanda” ou
Vigny disait :

«L’Ange de mort viendra nous prendre dans ses ailes,

Pour nous porter ensemble aux chaleurs du ciel bleu.»
L’ange ranimera (restituera I'ame [«anima» en latin], ce qui pourrait étre une suggestion de l'idée
chrétienne de la résurrection des morts) a la fois «les miroirs», qui représentent les «deux esprits» des
amants, et les «flammes», qui représentent leur sensualité. lls sont réunis dans le dernier vers qui, en
contraste avec la légéreté du premier, est alourdi par les allitérations en «t» et en «m», présentes en
particulier dans le mot annoncé par le titre et enfin prononcé dans le poéme : «mortes.

Conclusion :

Le poéme est évidemment une réverie qui comble toutes les aspirations du poéte, une utopie onirique,
comme le montrent bien les sensations ambigués, I'atmosphére d'irréalité, la dimension temporelle
extrémement vague, dans lesquelles évoluent les deux amants. lls s'unissent dans une sorte de hors-
temps proche de I'étemité. Mais on peut y voir aussi un écho de la conception platonicienne, selon
laquelle on ne voit a travers le prisme de la vie que 'ombre de ce qui est ; qui fait passer par la mort
une vérité qui ne peut étre comprise réellement dans le monde sensible.

Avec habileté, Baudelaire parvint a unir, tout au long, les deux perceptions idéalisées de I'amour et de
la mort, deux forces dont la réconciliation était I'aboutissement de la quéte de I'idéal. Il procéda a un
glissement progressif du sensuel au spirituel, a une sublimation de I'amour, a I'atteinte d’une sérénité
qui permet aux amants d'attendre la mort avec la conviction qu’elle renforcera le lien qui les unit plutdt



que de le détruire. Cette véritable dédramatisation de la mort apparait comme I'aboutissement du
couple ; et elle ne serait plus une fin mais un moyen d'accéder a une plénitude de I'amour, a I'amour
parfait, absolu, qui est impossible sur terre. En faisant échapper le couple a I'amour passion,
destructeur et toujours condamné, en annihilant le corps, en métamorphosant I'expérience charnelle en
vie spirituelle, la mort délivre I'amour de la matiére et du péché, le rend éternel en le libérant du temps,
réalise la fusion définitive du couple sur un mode apaisé. Dans la dialectique des «deux postulations
simultanées, l'une vers Dieu, l'autre vers Satan. L'invocation a Dieu, ou spiritualité, est un désir de
monter en grade ; celle de Satan, ou animalité, est une joie de descendre» (dans “Mon cceur mis a
nu”), qui traverse ‘’Les fleurs du mal", "La mort des amants" représente la postulation vers le ciel.

Rien ne vient heurter le rythme berceur et incantatoire du poéme dont les fluides décasyllabes, qui,
coupés de facon tout a fait réguliére, sont d’'une extréme beauté. Et, au long de ces vers amples,
résonnent de longues diphtongues nasales qui lui donnent une calme solennité. Ce sonnet, ou la
maitrise dont fit preuve Baudelaire avait atteint son apogée, laisse une impression dominante de
glissement dans un univers sans pesanteur.

* * %

Musicien a ses heures, Villiers de I'lsle-Adam composa une mélodie sur "La mort des amants" ; il la
chanta, un soir, devant le poéte Emile Blémont, qui témoigna : «Jamais je n'ai rien entendu de plus
berceur, de plus morbide, de plus doucement aérien que ce simple et merveilleux sonnet rythmé sur
cette simple et merveilleuse musique».

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com



http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

