A (Bmamﬁe

www.comptoirlitteraire.com

présente

“’Harmonie du soir’”’

poeme de BAUDELAIRE

dans

“’L es fleurs du mal”’
(1857)

Voici venir les temps ou vibrant sur sa tige

Chaque fleur s'évapore ainsi qu'un encensoir ;

Les sons et les parfums tournent dans I'air du soir ;
Valse mélancolique et langoureux vertige !

Chaque fleur s'évapore ainsi qu'un encensoir ;

Le violon frémit comme un cceur qu'on afflige ;
Valse mélancolique et langoureux vertige !

Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.

Le violon frémit comme un cceur qu'on afflige,

Un ceceur tendre, qui hait le néant vaste et noir !

Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir ;
Le soleil s'est noyé dans son sang qui se fige.

Un cceur tendre, qui hait le néant vaste et noir,
Du passé lumineux recueille tout vestige !

Le soleil s'est noyé dans son sang qui se fige...
Ton souvenir en moi luit comme un ostensoir !


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Analyse

Ce qui, a la plus superficielle des lectures, singularise le poéme est sa forme. |l n’y a cependant rien de
particulier a l'utilisation par Baudelaire des alexandrins et des quatrains, de deux seules rimes (il le fit
aussi dans ‘Le godt du néant”), de la répétition de vers entiers (il le fit aussi dans “Lesbos”, “’Mcesta et
errabunda”, “L’irréparable”, “Réversibilité”, et “Le balcon” ou le dernier vers de chaque strophe est
identique au premier). Mais la répétition est ici plus complexe.
En fait, Baudelaire poussa son godt de la forme fixe jusqu’'a la gageure d’un pantoum francais, un
poéme dérivé du «pantun berkait» malais ou «pantoum enchainé», qui porte ce hom a cause du
mécanisme de reprise des vers, qui est soumis a des regles de composition assez strictes. Ce type de
poémes avait été révélé a Hugo par Ernest Fouinet, employé des contributions indirectes et poéte
dilettante, son principal initiateur en matiére d’'orientalisme ; il lui avait envoyé ce «pantoum ou chant
malais, d’'une délicieuse originalité» :
«Les papillons jouent a I'entour sur leurs ailes ;
lIs volent vers la mer, prés de la chaine des rochers.
Mon cceur s’est senti malade dans ma poitrine,
Depuis mes premiers jours jusqu’a I'heure présente.
lls volent vers la mer, prés de la chaine des rochers...
Le vautour dirige son essor vers Bandam.
Depuis mes premiers jours jusqu’a I'heure présente,
J’ai admiré bien des jeunes gens.
Le vautour dirige son essor vers Bandam...
Et laisse tomber de ses plumes a Patani.
J’ai admiré bien des jeunes gens ;
Mais nul n’est a comparer a I'objet de mon choix.
Il laisse tomber de ses plumes a Patani...
Voici deux jeunes pigeons !
Aucun jeune homme ne se peut comparer a celui de mon choix.
Habile comme il I'est a toucher le cceur.»
D’un tel texte se dégage une séduction singuliére, due non seulement a la répétition des vers selon un
certain ordre, mais au parallélisme de deux idées se poursuivant de strophe en strophe, sans jamais
se confondre, ni pourtant se séparer non plus, en vertu d'affinités mystérieuses. En Extréme Orient, le
pantoum est largement utilisé pour les devinettes, les poémes comiques, les improvisations et les
poémes d’amour.
En 1821, Adelbert von Chamisso, qui avait une connaissance directe du pantoum malais, et porta une
attention particuliére a son métre, écrivit trois pantoums en allemand intitulés “’In malaiischer Form”.
En 1828, Victor Hugo donna en France le premier exemple de pantoum dans la note Xl des
“Orientales”. Il y écrivit : «Nous terminons ces extraits par un pantoum ou chant malai [sic], d'une
délicieuse originalité». Et il citait un texte traduit en prose par un jeune orientaliste. Il termina sa note
par ces mots : «Nous n'avons point cherché a mettre d'ordre dans ces citations. C'est une poignée de
pierres précieuses que nous prenons au hasard et a la hate dans la grande mine d'Orient.»
En 1838, un des poémes de Théophile Gautier dans ‘’La comédie de la mort” fut intitulé “’Les papillons.
(Pantoum)”. Mais ce n’en était pas du tout un, et le poeme ne fut plus intitulé que “’Les papillons” dans
ses (Euvres complétes”.
En 1850, Charles Asselineau, un ami de Baudelaire, publia un pantoum dans un obscur magazine
belge.
En 1856, Théodore de Banville produisit un pantoum comique, “Monselet d’automne”, qui faisait partie
de ses 'Odes funambulesques”.
En 1865, Louisa Pene-Siefert écrivit un pantoum remarquable.
En 1872, dans son “’Petit traité de poésie frangaise”, Théodore de Banville définit le pantoum francais.
Il consiste en une suite de quatrains (d'octosyllabes ou de décasyllabes, le méme metre étant conservé
dans tout le poéme) ou s'appliquent deux systémes de reprises : le deuxiéme et le quatrieme vers de
chaque strophe sont repris respectivement comme premier et troisieme vers de la strophe suivante ; le

2



tout dernier vers du poéme reprend le premier. Les rimes sont croisées, et l'alternance des rimes
masculines et féminines impose un nombre de quatrains pair. Le nombre de quatrains est illimité, mais
doit étre supérieur a six. Cette forme permet de donner au poeme une musicalité particuliere trés
typée. Mais la particularité vraiment originale du pantoum réside dans le sens : il développe dans
chaque strophe, tout au long du poéme, deux idées différentes : la premiére, contenue dans les deux
premiers vers de chaque strophe, est généralement extérieure et pittoresque ; la deuxiéme, contenue
dans les deux derniers vers de chaque strophe, est généralement intime et morale. Il faut éviter de
travailler par vers-phrase : un vers doit se connecter au vers qui le précéde dans un gquatrain comme
au vers qui lui succede dans le quatrain suivant sans pour autant constituer un vers totalement
indépendant d'un point de vue syntaxique ; ce vers peut ne contenir que des compléments sans verbe
ou des subordonnées auxquelles l'adresse du poéte pourra donner plusieurs sens suivant le vers
gu'elles complétent. De plus, les deux distiques constituant un quatrain sont indépendants l'un de
l'autre, le second vers devant impérativement se terminer sur une ponctuation forte : point, point
d'exclamation, point d'interrogation. Cette ponctuation est rendue impérative par la présence des deux
thémes qui n'enjambent jamais I'un sur l'autre. Aprés avoir exposé la théorie du pantoum, Théodore de
Banville en fit un spécialement, dans un but de démonstration.

En 1884, Verlaine fit figurer dans son recueil “'Jadis et naguére” un humoristique “’Pantoum négligé”.
La méme année, Leconte de Lisle publia, dans ses “Poéemes tragiques”, une série intitulée “’Pantoums
malais”. C'était, en cing courts poeémes, une histoire d'amour, terminée par les lamentations de I'amant,
meurtrier de la femme infidéle. Ce sont les exemples les plus aboutis de pantoums francais.

En 1902, René Ghil, qui connaissait bien la langue et la littérature malaises, publia les mille cent vers
du “Pantoun des pantoun”, un recueil de poémes de différentes longueurs et structures avec un
arriere-fond malais et de nombreux mots malais, qui nécessiterent méme un glossaire de onze pages.
Plus tard, il écrivit deux autres pantoums, dont I'un, un poéme de quatre strophes, est méme
entierement en javanais.

* x %

“Harmonie du soir”, qui est un poeme souvent donné comme un exemple de pantoum, est, en fait, un
faux pantoum. D’ailleurs, Baudelaire lui-méme ne I'a jamais qualifié ainsi. Il réinventa cette forme a son
usage.

S'’il se soumit aux principales régles (le second vers de chaque strophe est identique au premier vers
de la strophe suivante, et le quatrieme vers devient le troisieme vers de la strophe suivante), il dérogea
sur bien des points fondamentaux : il ne traita pas deux idées différentes dans les deux premiers et les
deux derniers vers de chaque strophe ; il ne développa qu'un seul théme ; il usa d’alexandrins ; les
rimes sont embrassées et non croisées ; il ne joua que sur deux rimes ; il s’en tint a quatre strophes ;
son dernier vers différa du premier. Un critique, qui n’appréciait guére la prouesse technique des deux
seules rimes, argua que cette difficulté supplémentaire expliquait que le poéme n’ait que quatre
strophes (mais il ne donne pas du tout I'impression d’étre trop court). De ce genre subtil et précieux,
Baudelaire ne garda que la reprise de vers, pour son effet d'incantation ; mais elle fonctionne a plein
régime, créant de la sorte des schémas harmoniques et rythmiques qui agissent a plusieurs niveaux.
Aussi son poeme est-il a peu prés, parmi les pantoums francais, la seule réussite originale ; il est aussi
le seul qui se soit parfaitement intégré dans la poésie francaise en tant que pantoum.

Dans ce poeme, qui essaie de donner l'impression d’'un mouvement circulaire, tout est suggestion,
«sorcellerie évocatoire». Aussi est-il souvent considéré par des commentateurs comme un texte
hermétique, gratuit, sans intention précise, un pur jeu sonore d’associations, d'images éparses, qui
n’est que grace du langage, mystére, et ou chante seule la poésie. Or une étude attentive révele que,
loin d'étre une simple juxtaposition de sensations, il est soigneusement composé, et s'éleve
progressivement vers l'extase qui le termine. On peut, en suivant sa composition, tenter de dégager les
lignes de force enchevétrées autour desquelles il est organisé, tenter une synthése des interprétations,
une vue d’ensemble.




Premiére strophe :

Vers1:
«Voici venir les temps ou vibrant sur sa tige»

La venue du mouvement tournoyant, sur laquelle le poéme repose tout entier, est préparée des le
premier vers, avec ce surgissement initial des «temps» qui est introduit par une solennelle formule
biblique : «Voici venir les temps», ou le pluriel en apparence insignifiant ne peut étre interprété comme
une simple recherche d’effet stylistique. Cette anticipation d’'un proche avenir, ou la nature et les étres
humains exprimeraient avec la plus grande force la surabondance de vie qui les renouvellerait, nous
renvoie en méme temps au passé. Le poete suggére qu’il a déja maintes fois subi cette expérience,
qu’il est aux aguets, qu’il est a méme, cette fois, de triompher de cette expérience en la saisissant, et
en la recréant au niveau de la conscience entiere et lucide.

Ces «temps» sont-ils un soir de printemps ou un soir d'été? S’agit-il d’'un paysage fleuri et
crépusculaire, inspirant au poéte cette mélancolique réflexion, ou d’un paysage tout intérieur, celui de
ses souvenirs, faisant surgir a la fois sensations, imagination et pensée? S’il y a une réponse a ces
questions, il faut la chercher dans la totalité du poéme, car le vague du début est volontaire.
L’évocation des fleurs épanouies et vibrantes, qui exhalent les plus riches parfums, suggére le mois de
juin ou méme le mois de juillet, alors que les premiers mots semblent plutét signifier que le poete écrivit
ces vers avant la plénitude de I'éclosion printaniére, et que ce serait aussi la belle saison naissante qui
lui ferait pressentir les états d’ame successifs dont nous allons étre les témoins. On peut préférer la
seconde de ces hypothéses car elle a pour effet de restituer I'action du poéme dans le coeur et dans
I'esprit de son créateur. Le poéte prévenu éprouve I'avant-golt sensuel, vertigineux et angoissé de ces
belles saisons ennemies.

Avec «vibrant» apparait une premiére et discrete notation de mouvement.

Ce vers est marqué par une allitération en «v» qui suggere une ferveur ; par I'alternance de sons aigus
et de sons graves, les premiers enserrant les seconds.

Vers 2 :
«Chaque fleur s'évapore ainsi qu'un encensoir ;»

La vibration de la fleur entraine la diffusion de son parfum, I'exhalaison de ses effluves, et, en méme
temps, comme son épuisement, sa destruction.
Cette évaporation est comparée a ce qui se passe dans le mouvement de balancement imprimé a
I'«encensoir», instrument liturgique qui est une cassolette ou on brdle de I'encens, et qu'on balance
pour faire se diffuser la fumée, en signe d’adoration. La comparaison du balancement des fleurs avec
celui de I'encensoir avait déja été faite par Shelley (1822), par Hugo dans “’Les voix intérieures” (1837),
par Vigny dans ‘“’La maison du berger” (1844) :

«La Nature t'attend dans un silence austére ;

L’herbe éléve a tes pieds son nuage des soirs,

Et le soupir d’adieu du soleil & la terre

Balance les beaux lis comme des encensoirs.»
«Encens» et «encensoir» furent aussi utilisés comme métaphores ou comparaisons par Lamartine,
Gautier, Hugo. Baudelaire y recourut dans d’autres poémes (‘’La muse vénale”, “’Le parfum”, “A une
madone”, “Chanson d’aprés-midi”, et “Hymne”).
Se mélent, dans ce qu’on peut imaginer comme le demi-jour d’une cathédrale, les parfums des fleurs
et 'odeur de I'encens répandue par le balancement solennel de I'encensoir. Mais cet objet sacré est
mis en correspondance avec toute une série de choses et d'idées appartenant au monde profane et
naturel : «fleur», «sons», «parfums», «valse».
Le mot «encensoir», étant a la rime, répond pour ainsi dire au mot «soir» du titre. Il est le premier de
ces mots du poéme se trouvant a la rime, comptant trois syllabes, présentant la méme rime riche en
«0ir», et désignant chacun un autre élément du culte catholique.



Les deux rimes «ige» et «oir», le premier timbre étant aigu, le second, grave, vont étre les deux seules
rimes du poéme, ce souci de monotonie traduisant un dessein délibéré de double symétrie qui marque
en outre le rythme binaire d'un bercement doux et lent.

Vers 3 :
«Les sons et les parfums tournent dans I'air du soir ;»

Dans ‘Le jeune enchanteur, histoire tirée d'un palimpseste d’Herculanum”, cette nouvelle qu’on crut
longtemps de Baudelaire et qui n’était que la traduction rudimentaire d’'une nouvelle de George Croly,
on lisait : «Musique, lumiere, étoiles, les sons répandus dans l'air du soir, le balancement d’une
rose...»

Ici, aux «parfums» libérés par la «fleur» et qui étaient les seuls a étre suggeérés au vers 2, se joignent
des «sonsy, dont 'origine n’est pas spécifiée, et ces produits de différents ordres sensoriels forment un
tout harmonieux, selon le principe des correspondances, que définit le sonnet "Correspondances” :
«Les parfums, les couleurs et les sons se répondent.

La notation de mouvement se renforce ensuite dans I'évocation d'un tournoiement, qui va se révéler
permanent dans le poeme, ce qui fait qu’on a pu parler de «poéme toupie».

Avec «l'air du soir», le poéme se présente aussi comme une variation continue ordonnée autour du
motif du crépuscule.

Vers 4:
«Valse mélancolique et langoureux vertige !»

Le tournoiement est défini comme étant celui d’'une valse, une danse au rythme binaire, et dans
laquelle le couple enlacé se déplace sur la piste, en tournant sur lui-méme.

En «valse mélancolique», on peut voir une hypallage, sinon une correspondance qui associe une
musique et un mouvement a un état moral. Avec «langoureux», I'idée de molle mélancolie est en
quelque sorte répétée.

La place des mots dans le vers est telle que les phonemes «v», «lan», présents dans le premier
hémistiche, sont redistribués dans I'hémistiche suivant dans l'ordre inverse, ce qui fait qu'on a un
chiasme a la fois structurel (aprés un nom suivi d’'un adjectif on trouve un adjectif suivi d’'un nom) et
phonique ; ainsi, le dynamisme des mots «valse» et «vertige» enserre I'allongement lourd et mou de
«mélancolique» et «langoureux». D’autre part, «ique» trouve un €cho en «ige».

A lissue de cette premiére strophe, qui est dominée par des sensations cinétiques, olfactives et
acoustiques, avec ce vertige des sens, les conditions sont rassemblées pour qu'une illumination ait
lieu.

Deuxiéme strophe :

Vers 5.
«Chaque fleur s'évapore ainsi qu'un encensoir ;»

Cette premiére reprise d’'un vers, qui obéit aux regles du pantoum, permet de constater qu’il change
ainsi de signification, ou du moins qu’il produit une autre impression, par sa place et son nouveau
contexte. Se trouvant ici au début de la strophe, il bénéficie d’'un dynamisme qui va toutefois s’atténuer
au fil des vers suivants.



Vers6:
«Le violon frémit comme un cceur qu’on afflige»

Une nouvelle combinaison de sensations étant proposée, au parfum de la «fleur» est jointe la musique
du «violon», ce qui semble indiquer la source des sons évoqués au vers 3, ou, du moins, isoler une
source. En particulier par la diérese («vi-o»), qu’il faut observer pour que l'alexandrin ait bien ses
douze pieds, lui est attribué un frémissement qui est a la fois la description de la tessiture aigué de la
musique qu'il produit, et, par une véritable personnification et une correspondance, I'évocation de la
souffrance que l'instrument ressentirait lui-méme avant de la faire ressentir a I'auditeur.

Le caractere aigu de la souffrance est suggéré par I'alternance, dans chaque hémistiche, de sons
aigus («vi», «mit», «flige»), et de sons graves («lon», «comme un coceur quon», groupe
particulierement lourd et compact : «kkomunkeurkon»).

Voici qu’apparait dans le poéme un «coeur» qui n’est pas identifié mais dans lequel on peut voir celui
du poete, et dont 'importance va croitre régulierement de strophe en strophe. Ici, il est qualifié par une
détresse, une tristesse, une peine profonde («afflige») qui confirment «mélancolique» et «langoureux».

Vers7:
«Valse mélancolique et langoureux vertige !'»

Cette autre reprise d'un vers permet, elle aussi, de constater qu’il change de signification, ou du moins
produit une autre impression, par sa place et son nouveau contexte. Ici, il vient caractériser la musique
produite par le violon du vers précédent.

Vers 8
«Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.»

L’élan du vertige est arrété dans ce vers, qui est le seul véritable moment de repos dans le
déroulement inexorable de cette expérience que rapporte le texte. Le poéte nous fait passer de la terre
au ciel, le caractére paisible de celui-ci apportant un appréciable changement par rapport a la pénible
turbulence de celle-la.

L’alliance de «triste» et «beau», pour qualifier ce ciel du soir, est une constante dans l'art, que
Baudelaire avait déja exprimée dans “Fusées” : «Le beau est quelque chose d'ardent et de triste [...] A
ce point je ne congois guére [...] un type de beauté ou il n’y ait du malheur. Une téte séduisante et
belle, une téte de femme, veux-je dire, c'est une téte qui fait réver a la fois - mais d'une maniéere
confuse - de volupté et de tristesse ; qui comporte une idée de mélancolie, de lassitude [...] une
ardeur, un désir de vivre, associé avec une amertume refluante.»

Le ciel, ou le soleil se couche, ou il s’appréte a golter le repos aprés sa course, est comparé a un
«reposoir», autel orné de fleurs et de draperies ou I'on s'arréte au cours d'une procession ; on en érige
en particulier lors de la Féte-Dieu, féte religieuse catholique, mais aussi anglicane, célébrée le jeudi qui
suit la Trinité, c'est-a-dire soixante jours aprés Paques. Michel Tournier indiqua, dans “"Célébrations”,
gue Baudelaire a pu étre inspiré par I'«apothéose florale et jardiniere» de la Féte-Dieu ou «le prétre en
grands ornements marche sous un dais en brandissant I'ostensoir ou brille I'hostie consacrée», étant
précédé d’'«enfants couronnés de fleurs qui jettent des pétales sous ses pieds» ; il signala que les mots
«encensoir», «reposoir», «ostensoir», ont une force d’évocation qui «reste lettre morte pour tous ceux -
de plus en plus nombreux - qui n'ont pas vécu la magie de la Féte-Dieu».

Vigny avait utilisé aussi le mot «reposoir» dans “La maison du berger” et aussi a la rime : «Le saule a
suspendu ses chastes reposoirs».

Ce mot religieux est mis en correspondance avec toute une série de choses et d’'idées appartenant au
monde profane et naturel : «violon», «coeur», «valse» ; mais le «ciel» de la nature est aussi la demeure
de la divinité.



On peut remarquer que ce huitieme vers divise le poéme en deux parties égales dont la premiére est
dominée par le jeu des sens : odorat, vue, ouie, et par la sensation d’'un mouvement tournoyant qui va
en s’accentuant, en partant de 'émanation des parfums a travers la valse, pour aboutir au vertige.

Troisieme strophe :

Vers 9:
«Le violon frémit comme un cceur qu’on afflige,»

Cette autre reprise d’'un vers permet, elle aussi, de constater qu’il change de signification, ou du moins
produit une autre impression, par sa place et son nouveau contexte. Comme il est en téte de la
strophe, il indique que celle-ci va étre imprégnée de I'idée de souffrance qu'il suggeére, souffrance qui
s’affirme comme étant celle du poéte.

Vers 10:
«Un ceeur tendre, qui hait le néant vaste et noir !'»

Le vers prolonge le vers précédent par une expansion syntaxique qui insiste sur l'affectivité meurtrie,
theme déja contenu dans les mots «mélancolique», «langoureux», «triste et beau», dans la
comparaison «comme un cceur qu'on afflige», ici concentrés et intensifiés dans la définition «Un coeur
tendre» qui, de ce fait, est malheureux.

Le «cceur» devient ici un sujet agissant, ou plutdt réagissant aux impressions diverses internes et
externes qui jusqu’ici le submergeaient. On peut y voir évidemment le poéte.

Et il est le sujet d’'une proposition relative, que la coupe irréguliére du vers (le seul qui soit rompu par
une ponctuation) met en valeur. |l apparait qu’il «hait», la rugosité de la sonorité des mots «qui hait»
venant s’opposer a la douceur de «tendre» ; qu’il a un mouvement de refus et de peur du «néant vaste
et noir», qui peut étre celui de la nature envahie par la nuit profonde, celui du firmament qui est encore
plus «vaste» et encore plus «noir» ; qui peut aussi suggérer I'idée d’une absence de Dieu.

Vers 11
«Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir ;»

On constate ici encore que la reprise du vers change sa signification, ou, du moins, produit une autre
impression, par sa place et son nouveau contexte. Il semble ici a la fois définir le «néant vaste et noir»
(en opposant a ce refus de la transcendance le mot religieux «reposoir») et déja décrire le décor de
I'action du vers suivant.

Vers 12
«Le soleil s'est noyé dans son sang qui se fige.»

Ici, le titre, “Harmonie du soir”, se trouve encore mieux confirmé par cette indication précise d’un
crépuscule : le soleil est montré dans cet état au moment du couchant, alors que sa lumiére est
devenue rouge parce qu’elle se diffuse et se réfracte a travers 'atmosphére. Mais il est personnifié, il
est considéré comme un étre blessé mortellement, dont le corps serait vidé d’'un sang qui, déja
coagulé, saisi par le froid du «néant vaste et noir», n’est plus qu’une sorte de caillot gelé. Et, a travers
le pittoresque de ce tableau surprenant, dérangeant, perce une telle émotion que certains
commentateurs crurent pouvoir y voir le symbole d’'une immolation.

Le caractere tragique de la scéne est appuyé par une allitération en «s» qui crée un sifflement sinistre.
La rime permet d’établir un paralléle entre «un cceur qu'on afflige» et le soleil «xnoyé dans son sang qui
se fige».



Quatrieme strophe :

Vers 13:
«Un ceceur tendre, qui hait le néant vaste et noir,»

Cette reprise du vers au début de la strophe va permettre au «coeur», c’est-a-dire le poéte, d’y devenir,
de sujet passif dont est répétée la souffrance, pour la surmonter, un sujet actif et indépendant, le sujet
d’'une proposition principale qu’on trouve dans le vers suivant.

Vers 14 :
«Du passé lumineux recueille tout vestige !»

Le vers, qui ménage une inversion significative par laquelle est mis en relief le mot essentiel, marque la
réaction volontaire du poéte contre I'angoisse que suscite «le néant vaste et noir». Il oppose a
I'obscurité du présent, du crépuscule, de la nuit, la lumiére du passé, du moins celle de souvenirs. On
comprend que, pour ce régressif qu’était Baudelaire, pour qui la dimension principale de la temporalité
était le passé, il s’agissait bien de ne négliger aucun «vestige».

On peut voir dans le verbe «recueillir» une allusion voilée a I'idée du recueillement religieux.

Vers 15
«Le soleil s'est noyé dans son sang qui se fige...»

La reprise du vers prend ici une valeur particuliére qui, toutefois, ne se révéle qu'au vers suivant
auquel il s’oppose : tandis que s’annonce tragiquement la nuit, se répand la lumiére du souvenir de la
femme aimée.

Vers 16 :
«Ton souvenir en moi luit comme un ostensoir !»

Pour livrer bataille a son désespoir, pour triompher de la noirceur qui régne autour de lui, le poéte, qui,
alors que le «coeur» mentionné était jusque-la resté indéfini, se révele par le mot «moi», se rappelle un
brillant souvenir qui pourrait venir combattre toute la tristesse qui I'entoure. Ainsi, le poéme se présente
comme un cheminement qui porte au jour le «je» du locuteur, dans une sorte d'illumination finale qui
vaut résurrection. Il puise les forces nécessaires a la seule source qui lui reste dans les grandes crises
intérieures, qui se trouve en lui-méme, dans un souvenir lumineux.

Et ce souvenir surgissant comme une apparition rayonnante dans son esprit doit étre, bien que le texte
n’en offre aucune preuve, celui d’'une personne vivante a laquelle il s’adresse, celui, peut-on supposer,
d’'une femme aimée. On s’accorde généralement pour considérer qu’il s’agit de Mme Sabatier, pour
laguelle Baudelaire nourrit, pendant plusieurs années, un amour complexe a la fois sensuel et idéal,
resté finalement inassouvi, un amour qui fut un besoin meurtri d’adoration ; elle était, pour lui, la femme
idéalisée, planant entre le ciel et la terre, étant porteuse de leur secréte unité ; il lui consacra un cycle
de poémes des ‘“Fleurs du mal”, et lui indiqua dans une lettre gu’il lui envoya le 18 ao(t 1857, avec un
bel exemplaire du recueil spécialement relié pour elle : «Tous les vers compris entre la page 84 et la
page 105 vous appartiennent.» Or “Harmonie du soir” s’y trouvait.

Mais il y parle de cet amour comme d’une chose passée, dont il a le souvenir, semblant indiquer que le
poéme aurait été une offrande d’adieu. Le «ton» du vers apparait a certains commentateurs comme un
soudain réveil apres un long temps d’oubli et de distraction, qui trahirait un refroidissement de son
amour pour Mme Sabatier. On peut penser que le poéme a été écrit plusieurs années apres les autres
poeémes du cycle, qui dataient de 1853-1854, de I'époque de la plus grande ferveur. Composé
probablement en 1856, a un moment ou le grand amour n’était plus qu’un beau souvenir, il répondait &
un moment tout a fait différent de leurs relations. Ainsi, le cycle de Mme Sabatier, comme celui de
Jeanne Duval, s’achevait par des vers ou le poéte se retournait vers le passé, et le ressuscitait par la



magie évocatoire des mots. Ce mouvement naissait chez lui de I'exigence la plus profonde et la plus
intime de son génie, car ses plus beaux poemes sont ceux du «temps retrouvé».

Dans cette strophe, ou on voit se méler les mots «noir» et «sang» mais aussi «lumineux», on peut
déceler une augmentation de la lumiére qui éclate dans le dernier vers. «Ton souvenir en moi luit
comme un ostensoir» est un cri de victoire du poéte sur son tourment, une affirmation de bonheur. Le
souvenir d’'une femme aimée a renouvelé chez lui sa foi en la vie.

L’'«ostensoir», objet du culte catholique, est un cadre d'or ou d'argent, généralement circulaire, au
centre duquel se trouve une lunette destinée a recevoir I'hostie consacrée, offerte a I'adoration des
fidéles, et qui est entourée de rayons de métal doré, présentant donc 'image d’un soleil rayonnant, ce
qui fait qu’autrefois, dans les inventaires des sacristies, 'ostensoir était couramment nommeé «soleil».
Au soleil mis & mort est opposé le soleil de I'ostensoir, un soleil vivant, radieux d’espoir, qui, pour le
catholique, suggeére la divinité, I'éternité, etc.. Mais cet objet sacré est mis en correspondance avec
toute une série de choses et d’idées appartenant au monde profane et naturel : «passé», «soleil»,
«souvenir» ; par la comparaison du souvenir de cette femme avec un ostensoir, le poéte réalisa une
synthese sacrilege du sensuel et du spirituel.

Dans ce poéme qui est animé d'un tournoiement et d’'une alternance continuels, le vers final est
I'affirmation d’'une certitude, d’'un équilibre enfin atteint.

* x %

“Harmonie du soir” est un pantoum francgais qui semble faire la toupie dans un mouvement vertigineux.
Mais le poéme présente en fait une progression d'une strophe a l'autre qui est scandée par la reprise
de vers. On va de la mise en place d'un décor crépusculaire tournoyant a I'expression d’une souffrance
ou la tristesse de la nature est mise en correspondance avec celle du poéte, jusqu’au sursaut que
permet le souvenir d'une femme aimée, une révélation qui fait prévaloir le rayonnement lumineux sur
I'épaisseur des ténébres.

Cette lumiére est religieusement connotée, comme le suggere le lexique approprié qui prépare et
accompagne son apparition, «encensoir», «reposoir», «ostensoir», les trois noms étant placés dans un
ordre de signification croissante, formant une série qui se trouve probablement uniquement chez
Baudelaire.

Du fait de I'absence d’une situation nettement décrite ou du développement précisément logique d’'une
histoire ou d’'une morale ; du fait de la suggestion d'un ensorcellement et d’'un vague sentiment ; du fait
d'un climat magique, fait de mystére et de simplicité ; du fait, par la grace du langage, d’'une
incantation, d’'une pure musicalité fluide et nostalgique qui tient a la progression presque solennelle de
vers amples et calmes, aux répétitions de vers et de sons, aux deux rimes exclusivement utilisées et
qui s’opposent, la premiére («ige») étant aigué, la seconde («oir»), grave, le poeme, ou chante seule la
poésie, a été célébré comme avant-coureur du symbolisme, et est un des poémes francais les plus

appréciés et les plus fréquemment placés dans des anthologies.
V.
André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com



http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

